
Si Krems ünster 225 

  

5 
— 

ö 

eu 
Del 

= 
en 

= 
E 
£ 

166. 

Jahresbericht  



Kaisersaal, Kaiserbilder und Devisen

Mag. Herbert Stöllner

Der Kaisersaal des Stiftes Kremsmünster bietet dem Betrachter den glanzvollen Eindruck 
eines barocken Festsaales vom Beginn des 18. Jahrhunderts: Zwischen 1719 und 1721 ließ 
Alexander Strasser (Abt von 1709 bis 1731) den damals erst knapp 20 Jahre alten Saal so 
umgestalten, dass er den Repräsentationsbedürfnissen seiner Zeit genügte. Das monumentale 
Deckenfresko Michael Steidls von 1695/96 blieb erhalten, Wände und Ausstattung wurden 
so verändert, wie wir sie heute vor Augen haben.1 Im Zuge dieser Adaptierung erhielt 1719 
Diego Francesco Carlone den Auftrag, Wände und Fenster zu stuckieren sowie den Saal mit 
einem Marmorsockel zu fassen, der Maler Martino Altomonte, Bilder der habsburgischen 
Könige und Kaiser zu malen.2

Der folgende Beitrag konzentriert sich nach einleitenden Bemerkungen zum Kaisersaal, 
möglichen Vorbildern und dem Maler der Kaiserbilder auf die Bilder selbst (oder eher: 
Details in manchen Bildern), besonders aber auf die Devisen unter den Bildern.

1. Einleitende Bemerkungen
1.1 Herrschaftliche Säle und sogenannte Kaisersäle bis ca. 1720

In zahlreichen Herrenhäusern ist der große Festsaal mit herrschaftlichen Symbolen und 
oft auch mit den Bildern von Ahnen oder Herrschern geschmückt. 

Ein frühes Beispiel weltlicher Habsburger-Repräsentation im heutigen Österreich ist der 
Habsburgersaal auf Schloss Tratzberg in Tirol. Er zeigt einen prachtvollen Stammbaum 
mit 148 Figuren (entstanden um 1507/08), die den gesamten Raum ausschmücken. Der 
Stammbaum beginnt mit der Schlacht von Ottokar von Böhmen gegen Rudolph von Habs-
burg im Jahre 1278 und endet mit der Figur von Karl V., die nicht fertiggestellt wurde, deren 
Vorzeichnungen aber erkennbar sind.3

Dem späteren Kremsmünsterer Kaisersaal ähnlicher ist der sogenannte Spanische Saal 
(43x13 m) von Schloss Ambras, der 1569–1572 im Auftrag von Ferdinand II. errichtet wur-
de. Er feiert die Tiroler Landesfürsten, deren 27 ganzfigurige Porträts beginnend mit Graf 
Albert I. von Tirol bis hin zu den Habsburgern und dem damaligen Hausherrn, Erzherzog 
Ferdinand II., sich an den Wänden gegenüber der Fensterfront befinden. Die Malereien an 
den Sockel- und in den Fensterzonen zeigen allegorische Figuren und mythologische Szenen.4 

1 Nur ein kupferner Tafelspringbrunnen aus dem Jahre 1709, den Hartenschneider 1830 noch erwähnt, ist 
zwischenzeitlich verschwunden: „ein auf der Tafel der Gäste zierlich bestelltes, mit aufspringendem 
Quellwasser und darin befindlichen Goldfischen belebtes Aufsatzbecken” (Ulrich Hartenschneider: Historische 
und topographische Darstellung von dem Stifte Kremsmünster: der örtlichen, disciplinären, sittlichen und 
literarischen Verhältnisse des Stiftes, so wie seines zeitlichen Besitzstandes in verschiedenen Zeiträumen, Wien 
1830, S. 383).

2 Grundlegend zum Kaisersaal vgl. Institut für Österreichische Kunstforschung / Kloster Kremsmünster: Die 
Kunstdenkmäler des Benediktinerstiftes Kremsmünster (ÖKT Bd. XLIII / 1), S. 386–398. – Im Folgenden als 
ÖKT XLIII / 1 zit.

3 Internetquelle: https://www.schloss-tratzberg.at/tirol/habsburgersaal/ [13.02.2023].
4 Internetquelle: https://www.schlossambras-innsbruck.at/das-schloss-entdecken/orte-im-schloss/hochschloss/

spanischer-saal [13.02.2023].

Kaisersaal

47

Kalsersaal 
  

Kaisersaal, Kaiserbilder und Devisen 

Mag. Herbert Stöllner 

Der Kaisersaal des Stiftes Kremsmünster bietet dem Betrachter den glanzvollen Eindruck 

eines barocken Festsaales vom Beginn des 18. Jahrhunderts: Zwischen 1719 und 1721 ließ 

Alexander Strasser (Abt von 1709 bis 1731) den damals erst knapp 20 Jahre alten Saal so 

umgestalten, dass er den Repräsentationsbedürfnissen seiner Zeit genügte. Das monumentale 

Deckenfresko Michael Steidls von 1695/96 blieb erhalten, Wände und Ausstattung wurden 

so verändert, wie wir sie heute vor Augen haben.' Im Zuge dieser Adaptierung erhielt 1719 

Diego Francesco Carlone den Auftrag, Wände und Fenster zu stuckieren sowie den Saal mit 

einem Marmorsockel zu fassen, der Maler Martino Altomonte, Bilder der habsburgischen 

Könige und Kaiser zu malen? 

Der folgende Beitrag konzentriert sich nach einleitenden Bemerkungen zum Kaisersaal, 

möglichen Vorbildern und dem Maler der Kaiserbilder auf die Bilder selbst (oder eher: 

Details in manchen Bildern), besonders aber auf die Devisen unter den Bildern. 

1. Einleitende Bemerkungen 

1.1 Herrschaftliche Säle und sogenannte Kaisersäle bis ca. 1720 
In zahlreichen Herrenhäusern ist der große Festsaal mit herrschaftlichen Symbolen und 

oft auch mit den Bildern von Ahnen oder Herrschern geschmückt. 

Ein frühes Beispiel weltlicher Habsburger-Repräsentation im heutigen Österreich ist der 

Habsburgersaal auf Schloss Tratzberg in Tirol. Er zeigt einen prachtvollen Stammbaum 

mit 148 Figuren (entstanden um 1507/08), die den gesamten Raum ausschmücken. Der 

Stammbaum beginnt mit der Schlacht von Ottokar von Böhmen gegen Rudolph von Habs- 

burg im Jahre 1278 und endet mit der Figur von Karl V., die nicht fertiggestellt wurde, deren 

Vorzeichnungen aber erkennbar sind.? 

Dem späteren Kremsmünsterer Kaisersaal ähnlicher ist der sogenannte Spanische Saal 

(43x13 m) von Schloss Ambras, der 1569-1572 im Auftrag von Ferdinand I. errichtet wur- 

de. Er feiert die Tiroler Landesfürsten, deren 27 ganzfigurige Porträts beginnend mit Graf 

Albert I. von Tirol bis hin zu den Habsburgern und dem damaligen Hausherrn, Erzherzog 

Ferdinand II., sich an den Wänden gegenüber der Fensterfront befinden. Die Malereien an 

den Sockel-und in den Fensterzonen zeigen allegorische Figuren und mythologische Szenen.* 
  

1 Nur ein kupferner Tafelspringbrunnen aus dem Jahre 1709, den Hartenschneider 1830 noch erwähnt, ist 

zwischenzeitlich verschwunden: „ein auf der Tafel der Gäste zierlich bestelltes, mit aufspringendem 

Quellwasser und darin befindlichen Goldfischen belebtes Aufsatzbecken” (Ulrich Hartenschneider: Historische 

und topographische Darstellung von dem Stifte Kremsmünster: der örtlichen, disciplinären, sittlichen und 

literarischen Verhältnisse des Stiftes, so wie seines zeitlichen Besitzstandes in verschiedenen Zeiträumen, Wien 

1830, S. 383). 
2  Grundlegend zum Kaisersaal vgl. Institut für Österreichische Kunstforschung / Kloster Kremsmünster: Die 

Kunstdenkmäler des Benediktinerstiftes Kremsmünster (ÖKT Bd. XLIII/ 1), S. 386-398. - Im Folgenden als 

ÖKT XLII/ 1 zit. 
Internetquelle: https://www.schloss-tratzberg.at/tirol/habsburgersaal/ [13.02.2023]. 

4  Internetquelle: https://www.schlossambras-innsbruck.at/das-schloss-entdecken/orte-im-schloss/hochschloss/ 

spanischer-saal [13.02.2023]. 

w 

a7



Unter den Porträts stehen – anders als in Kremsmünster – Zweizeiler im Hexameter, die die 
Herrscher charakterisieren.

Eine besondere Rolle kommt den sogenannten Kaisersälen zu5. Die Begriffe „Kaiserzimmer“ 
und „Kaisersaal“ finden sich schon in der zeitgenössischen Literatur. So spricht die Melker 
Stiftsansicht von Pfeffel und Engelbrecht aus dem Jahre 1702 von alten und neuen „Key-
ßer-Zimmern“ und einem anschließenden „Keyßer Saal“.6 Zusammen mit einem entspre-
chenden Gästetrakt sollten sie wenigstens theoretisch den würdigen Rahmen für den Besuch 
des Herrschers bieten, jedenfalls aber seiner Würdigung dienen. Das bedeutet keineswegs 
zwingend, dass für den würdigen Empfang eines Kaisers Räume mit auf den Kaiser oder das 
Kaiserhaus bezogener Ausstattung existieren mussten. In Reichsstiften gibt es sogar relativ 
wenige Festsäle, deren ikonographisches Programm Kaiserzyklen aufweist: Wettenhausen 
(Gestaltung des Saales: 1695), Bamberg (1707–1709), Corvey (zwischen1699–1714), Fulda 
(1727–1729), Salem (1708–1713) und Ottobeuren (1725–1727).

Die meisten Kaisersäle und Kaiserzimmer finden sich in den Stiften der habsburgischen 
Erblande. Dies ist auf die engen Beziehungen zwischen der Kirche und dem Landesfürsten 
als ihrem Schutzherrn zurückzuführen.7 

Die frühesten Räume in österreichischen Klöstern, die ausdrücklich zu Ehren der habsburgi-
schen Herrscher ausgestattet wurden, sind die Kaisersäle in Seckau und Sankt Lambrecht.8 
Der relativ kleine Saal (Höhe: 5 m, Länge: 11,80 m, Breite: 7,25 m) in Seckau wurde schon 
1640 errichtet. Er schließt mit einem Stichkappengewölbe ab und huldigt dem Herrscherhaus 
durch die Anbringung der Landeswappen und des Porträts Kaiser Ferdinands III. Über den 
beiden Köpfen des Adlers schwebt die rudolfinische Hauskrone und auf seinem Brustkorb ist 
eine Kartusche mit dem Wappentier der Steiermark – ein Panther, der aus allen Leibesöffnun-
gen Feuer speit – abgebildet. In die freien Deckenfelder zwischen den Stichkappen wurden 
die Wappen der Habsburgischen Erbländer gemalt. Seit dem Besuch von Kaiser Leopold I. 
im Jahr 1660 zur Feier der Markterhebung des Ortes Seckau trägt er den Namen Kaisersaal.

Der Kaisersaal von Sankt Lambrecht wurde zusammen mit der neuen Klosteranlage ab 
1640 auf Befehl Kaiser Ferdinands III. neu errichtet, im Jahr 1643 mit Stuckdekorationen 
und zwei Jahre später mit Kaiserporträts ausgestattet. Die Deckenmalereien zeigen bibli-
sche Szenen, die für ein Refektorium typisch waren (wie beispielsweise die Hochzeit von 
Kana), was den Raum deutlich von späteren Kaisersälen unterscheidet. Das Wappen des 
österreichischen Kaiserhauses mit dem Doppeladler und eine Reihe von Herrscherporträts 
aus dem Hause Habsburg in den Kartuschen zwischen den Stichkappen des Saales stellen 
den Bezug zum Herrscherhaus her.

5 Zur genauen Bestimmung eines Kaisersaales vgl. Arnulf Herbst: Zur Ikonologie des barocken Kaisersaales, 
in: 106. Bericht des Historischen Vereins für die Pflege der Geschichte des ehemaligen Fürstbistums Bamberg, 
1970, S. 206–344, hier S. 210–220. – Zur Unterscheidung von Kaiser- und Habsburgersälen vgl. Johannes 
Erichsen: Kaisersäle, Kaiserzimmer: Eine kritische Nahsicht, in: Heiliges Römisches Reich Deutscher Nation 
962 bis 1806. Band 2 Altes Reich und neue Staaten 1495 bis 1806 Essays, Dresden 2006, S. 273–287, hier S. 
273.

6 Vgl. Friedrich Polleroß: Imperiale Repräsentation in Klosterresidenzen und Kaisersälen, in: Alte und moderne 
Kunst, Bd. 30, H. 203, Wien 1985, S. 17–27. – Dort werden weitere Beispiele aufgeführt.

7 Ebd.
8 Die Absätze zu Seckau und Sankt Lambrecht sind eine auszugsweise Wiedergabe aus: Vanessa Tasmin Wolf: 

Der Kaisersaal im Stift Kremsmünster (Masterarbeit), Wien, 2019. – Zahlreiche weitere Kaiserzimmer und 
Kaisersäle bei Polleroß, Repräsentation, S. 17–27.

Kaisersaal

4848 

Kalsersaal 

Unter den Porträts stehen - anders als in Kremsmünster — Zweizeiler im Hexameter, die die 

Herrscher charakterisieren. 

Eine besondere Rolle kommt den sogenannten Kaisersälen zu°. Die Begriffe „Kaiserzimmer“ 

und „Kaisersaal“ finden sich schon in der zeitgenössischen Literatur. So spricht die Melker 

Stiftsansicht von Pfeffel und Engelbrecht aus dem Jahre 1702 von alten und neuen „Key- 

Rer-Zimmern“ und einem anschließenden „Keyßer Saal“. Zusammen mit einem entspre- 

chenden Gästetrakt sollten sie wenigstens theoretisch den würdigen Rahmen für den Besuch 

des Hertschers bieten, jedenfalls aber seiner Würdigung dienen. Das bedeutet keineswegs 

zwingend, dass für den würdigen Empfang eines Kaisers Räume mit auf den Kaiser oder das 

Kaiserhaus bezogener Ausstattung existieren mussten. In Reichsstiften gibt es sogar relativ 

wenige Festsäle, deren ikonographisches Programm Kaiserzyklen aufweist: Wettenhausen 

(Gestaltung des Saales: 1695), Bamberg (1707-1709), Corvey (zwischen1699-1714), Fulda 

(1727-1729), Salem (1708-1713) und Ottobeuren (1725-1727). 

Die meisten Kaisersäle und Kaiserzimmer finden sich in den Stiften der habsburgischen 

Erblande. Dies ist auf die engen Beziehungen zwischen der Kirche und dem Landesfürsten 

als ihrem Schutzherrn zurückzuführen.” 

Die frühesten Räume in österreichischen Klöstern, die ausdrücklich zu Ehren der habsburgi- 

schen Herrscher ausgestattet wurden, sind die Kaisersäle in Seckau und Sankt Lambrecht.® 

Der relativ kleine Saal (Höhe: 5 m, Länge: 11,80 m, Breite: 7,25 m) in Seckau wurde schon 

1640 errichtet. Er schließt mit einem Stichkappengewölbe ab und huldigt dem Herrscherhaus 

durch die Anbringung der Landeswappen und des Porträts Kaiser Ferdinands III. Über den 

beiden Köpfen des Adlers schwebt die rudolfinische Hauskrone und auf seinem Brustkorb ist 

eine Kartusche mit dem Wappentier der Steiermark - ein Panther, der aus allen Leibesöffnun- 

gen Feuer speit - abgebildet. In die freien Deckenfelder zwischen den Stichkappen wurden 

die Wappen der Habsburgischen Erbländer gemalt. Seit dem Besuch von Kaiser Leopold I. 

im Jahr 1660 zur Feier der Markterhebung des Ortes Seckau trägt erden Namen Kaisersaal. 

Der Kaisersaal von Sankt Lambrecht wurde zusammen mit der neuen Klosteranlage ab 

1640 auf Befehl Kaiser Ferdinands III. neu errichtet, im Jahr 1643 mit Stuckdekorationen 

und zwei Jahre später mit Kaiserporträts ausgestattet. Die Deckenmalereien zeigen bibli- 

sche Szenen, die für ein Refektorium typisch waren (wie beispielsweise die Hochzeit von 

Kana), was den Raum deutlich von späteren Kaisersälen unterscheidet. Das Wappen des 

österreichischen Kaiserhauses mit dem Doppeladler und eine Reihe von Herrscherporträts 

aus dem Hause Habsburg in den Kartuschen zwischen den Stichkappen des Saales stellen 

den Bezug zum Herrscherhaus her. 

5 Zur genauen Bestimmung eines Kaisersaales vgl. Amulf Herbst: Zur Ikonologie des barocken Kaisersaales, 

in: 106. Bericht des Historischen Vereins für die Pflege der Geschichte des ehemaligen Fürstbistums Bamberg, 

1970, S. 206-344, hier S. 210-220. — Zur Unterscheidung von Kaiser- und Habsburgersälen vgl. Johannes 

Erichsen: Kaisersäle, Kaiserzimmer: Eine kritische Nahsicht, in: Heiliges Römisches Reich Deutscher Nation 

962 bis 1806. Band 2 Altes Reich und neue Staaten 1495 bis 1806 Essays, Dresden 2006, S. 273-287, hier S. 

273. 
6 Vgl. Friedrich Polleroß: Imperiale Repräsentation in Klosterresidenzen und Kaisersälen, in: Alte und moderne 

Kunst, Bd. 30, H. 203, Wien 1985, S. 17-27. - Dort werden weitere Beispiele aufgeführt. 

Ebd. 
8 Die Absätze zu Seckau und Sankt Lambrecht sind eine auszugsweise Wiedergabe aus: Vanessa Tasmin Wolf: 

Der Kaisersaal im Stift Kremsmünster (Masterarbeit), Wien, 2019. — Zahlreiche weitere Kaiserzimmer und 

Kaisersäle bei Polleroß, Repräsentation, S. 17-27.



Die beiden Säle – noch in der Tradition des 17. Jahrhunderts ausgeführt – sind eingeschoßige 
Saalbauten mit niedriger Raumhöhe, die zu Kaisersälen umgestaltet wurden. Sie reichen 
weder gestalterisch noch architektonisch an die späteren Prunkbauten in österreichischen 
Klöstern – beginnend mit Kremsmünster – heran.

Interessant ist aus Kremsmünsterer Sicht ein Blick auf den Kaisersaal in der Bamberger 
Neuen Residenz, der kurz vor dem in Kremsmünster geschaffen wurde und in mancher 
Hinsicht Ähnlichkeiten mit diesem aufweist. Derselbe Melchior Steidl, der in Kremsmüns-
ter das Deckengemälde mit der Darstellung des die Nacht vertreibenden Phöbus Apollo 
gemalt hatte, bekam 1707 vom Bauherrn der Neuen Residenz, Kurfürst Lothar Franz von 
Schönborn, den Auftrag, die Decke und die Wände des künftigen Kaisersaals auszumalen. 
Damit Steidl nicht einen seiner früheren Entwürfe „appliciere“, musste er auf Weisung des 
Auftraggebers das Bild „Triumph der Weisheit im Heiligen Römischen Reich“, das schon 
1620 an die Decke des Goldenen Saales im Augsburger Rathaus gemalt worden war, über-
nehmen und abwandeln. Für die vier Ecken der Decke verlangte der Kurfürst ein überaus 
selten dargestelltes Thema: Die vier Weltreiche nach der Vision des Propheten Daniel, wohl 
weil das Römische Reiche als das letzte dieser Reiche galt und in zeitgenössischer Sicht 
seine Fortsetzung im römisch-deutschen-Kaiserreich gefunden hatte. Die Wandgemälde 
mit den Kaiserbildern vollendete Steidl 1709. Ähnlich wie später in Kremsmünster zeigen 
ganzfigurige Bilder die Habsburger-Kaiser, denen Kaiser Heinrich II., der Gründer des 
Bistums Bamberg, vorangestellt wurde. Medaillons mit den kaiserlichen Devisen (die sich 
teilweise von denen in Kremsmünster unterscheiden) malte Steidl über die Bilder. Links 
und rechts von den Bildern in den Fensternischen sind jeweils markante Szenen aus ihrer 
Regierungszeit dargestellt. Über den Fenstern schließlich findet sich eine Anzahl Medaillons 
antiker und byzantinischer Kaiser mit ihren Devisen.9

Bis zu dem Zeitpunkt, als der Kurfürst den Saal ausstatten ließ, gab es zwar schon eine Fülle 
von historiographischer Literatur über die Entwicklung der habsburgischen Monarchie, eine 
geschlossene Saaldekoration, die die habsburgischen Kaiser und Könige als rechtmäßige 
Nachfolge der vierten (d.h. der römischen) Weltherrschaft darstellte, existierte aber noch 
nicht.10 Als Lothar Franz aber in Wien nach einem geeigneten Maler suchte, dürfte er die 
monumentale Serie von Statuen römischer Kaiser, Könige und Erzherzöge, die 1696 von 
Paul Strudel im Auftrag von Leopold I. begonnen worden war, kennen und schätzen gelernt 
haben.11 Daher wird er Steidl beauftragt haben, nach ihrem Vorbild die Habsburger-Herrscher 
(ohne die Erzherzöge) in Bamberg in chronologischer Reihe wiederzugeben. 12

1.2 War der Kremsmünsterer Festsaal von Anfang an ein Kaisersaal? 
Melchior Steidl hatte das Deckengemälde, wie schon erwähnt, für einen früheren Ausstat-

tungszustand des Saales geschaffen und ungefähr fünfzehn Jahre, bevor Martino Altomonte 
die Kaiserbilder schuf. War es von Anfang an Teil einer kaiserbezogenen Ikonographie, 
sollte es selbst einen Kaiser oder das Kaiserhaus verherrlichen? Oder wurde der Saal erst 
durch Altomontes Bilder zum Kaisersaal?

9 Erichsen, Johannes (Hg.) u.a.: KaiserRäume – KaiserTräume: Forschen und Restaurieren in der Bamberger 
Residenz; [Begleitbuch zur Ausstellung in der Bamberger Residenz, veranstaltet von der Bayerischen Verwaltung 
der Staatlichen Schlösser, Gärten und Seen, 21. Juli – 14. Oktober 2007], München 2007, S. 215 u. 229.

10 Herbst, Ikonologie, S. 226–227.
11 Die Statuen befinden sich heute im Prunksaal der österreichischen Nationalbibliothek in Wien und im 

Habsburgersaal von Schloss Laxenburg.
12 Herbst, Ikonologie, S. 227–229.

Kaisersaal

49

Kalsersaal 
  

Die beiden Säle - noch in der Tradition des 17. Jahrhunderts ausgeführt - sind eingeschoßige 

Saalbauten mit niedriger Raumhöhe, die zu Kaisersälen umgestaltet wurden. Sie reichen 

weder gestalterisch noch architektonisch an die späteren Prunkbauten in österreichischen 

Klöstern - beginnend mit Kremsmünster - heran. 

Interessant ist aus Kremsmünsterer Sicht ein Blick auf den Kaisersaal in der Bamberger 

Neuen Residenz, der kurz vor dem in Kremsmünster geschaffen wurde und in mancher 

Hinsicht Ähnlichkeiten mit diesem aufweist. Derselbe Melchior Steidl, der in Kremsmüns- 

ter das Deckengemälde mit der Darstellung des die Nacht vertreibenden Phöbus Apollo 

gemalt hatte, bekam 1707 vom Bauherrn der Neuen Residenz, Kurfürst Lothar Franz von 

Schönborn, den Auftrag, die Decke und die Wände des künftigen Kaisersaals auszumalen. 

Damit Steidl nicht einen seiner früheren Entwürfe „appliciere“, musste er auf Weisung des 

Auftraggebers das Bild „Triumph der Weisheit im Heiligen Römischen Reich“, das schon 

1620 an die Decke des Goldenen Saales im Augsburger Rathaus gemalt worden war, über- 

nehmen und abwandeln. Für die vier Ecken der Decke verlangte der Kurfürst ein überaus 

selten dargestelltes Thema: Die vier Weltreiche nach der Vision des Propheten Daniel, wohl 

weil das Römische Reiche als das letzte dieser Reiche galt und in zeitgenössischer Sicht 

seine Fortsetzung im römisch-deutschen-Kaiserreich gefunden hatte. Die Wandgemälde 

mit den Kaiserbildern vollendete Steidl 1709. Ähnlich wie später in Kremsmünster zeigen 

ganzfigurige Bilder die Habsburger-Kaiser, denen Kaiser Heinrich II., der Gründer des 

Bistums Bamberg, vorangestellt wurde. Medaillons mit den kaiserlichen Devisen (die sich 

teilweise von denen in Kremsmünster unterscheiden) malte Steidl über die Bilder. Links 

und rechts von den Bildern in den Fensternischen sind jeweils markante Szenen aus ihrer 

Regierungszeit dargestellt. Über den Fenstern schließlich findet sich eine Anzahl Medaillons 

antiker und byzantinischer Kaiser mit ihren Devisen.° 

Bis zu dem Zeitpunkt, als der Kurfürst den Saal ausstatten ließ, gab es zwar schon eine Fülle 

von historiographischer Literaturüber die Entwicklung der habsburgischen Monarchie, eine 

geschlossene Saaldekoration, die die habsburgischen Kaiser und Könige als rechtmäßige 

Nachfolge der vierten (d.h. der römischen) Weltherrschaft darstellte, existierte aber noch 

nicht.'° Als Lothar Franz aber in Wien nach einem geeigneten Maler suchte, dürfte er die 

monumentale Serie von Statuen römischer Kaiser, Könige und Erzherzöge, die 1696 von 

Paul Strudel im Auftrag von Leopold I. begonnen worden war, kennen und schätzen gelernt 

haben.'' Daher wird er Steidl beauftragt haben, nach ihrem Vorbild die Habsburger-Hertscher 

(ohne die Erzherzöge) in Bamberg in chronologischer Reihe wiederzugeben. '? 

1.2 War der Kremsmünsterer Festsaal von Anfang an ein Kaisersaal? 
Melchior Steidl hatte das Deckengemälde, wie schon erwähnt, für einen früheren Ausstat- 

tungszustand des Saales geschaffen und ungefähr fünfzehn Jahre, bevor Martino Altomonte 

die Kaiserbilder schuf. War es von Anfang an Teil einer kaiserbezogenen Ikonographie, 

sollte es selbst einen Kaiser oder das Kaiserhaus verherrlichen? Oder wurde der Saal erst 

durch Altomontes Bilder zum Kaisersaal? 

  
9  Erichsen, Johannes (Hg.) u.a.: Kaiserkäume — KaiserTräume: Forschen und Restaurieren in der Bamberger 

Residenz, [Begleitbuch zur Ausstellung in der Bamberger Residenz, veranstaltet von der Bayerischen Verwaltung 

der Staatlichen Schlösser, Gärten und Seen, 21. Juli - 14. Oktober 2007], München 2007, S. 215 u. 229. 

10 Herbst, Ikonologie, S. 226-227. 

11 Die Statuen befinden sich heute im Prunksaal der österreichischen Nationalbibliothek in Wien und im 

Habsburgersaal von Schloss Laxenburg. 

12 Herbst, Ikonologie, S. 227-229. 

49



Über die damalige Wandgestaltung lässt sich nichts Sicheres aussagen. Eine mögliche Be-
spannung mit Ledertapeten13 ist in den Rechnungen oder anderen zeitgenössischen Quellen 
nicht belegbar. Auch die Vermutung, die freien Felder zwischen den Fenstern seien nach 
dem Vorbild des Bernardisaals von Schlierbach mit Bildern von (römischen und deutschen) 
Kaisern ausgeschmückt gewesen,14 dürfte in die Irre führen. Hätte schon Steidl (großfor-
matige) Kaiserbilder gemalt, wäre sicher nicht 20 Jahre später ein entsprechender Auftrag 
an Carlone und Altomonte ergangen.15 Außerdem ist es nicht klar, ob die Ausstattung des 
Bernardisaals mit seinen Bildern vor 1720 schon fertiggestellt war.16

So bleibt die Betrachtung des Deckengemäldes. Dem Betrachter zeigt sich im Hauptfeld, das 
sich über die ganze Decke hin erstreckt, eine Szene, deren Gestalten der antiken Mythologie 
entnommen sind: Angekündigt von Aurora mit Morgenstern und Fackel und begleitet von 
Horen und Putten fährt Phoebus Apollo als Lichtgott im Sonnenwagen die Tierkreiszeichen 
entlang und vertreibt die Dunkelheit, symbolisiert durch die Mondgöttin Luna, die sich mit 
anderen Gestalten der Nacht unter ihrem sternebesetzten Umhang verbirgt. 

Wie ist dieses Gemälde zu deuten? Ein Blick über Kremsmünster hinaus zeigt, dass ein 
und dasselbe Motiv in der Barockmalerei auf verschiedene Weise eingesetzt bzw. gedeutet 
werden konnte. Apollo als Lichtgott schmückte ab dem 17. Jahrhundert häufig die Decken 
von Repräsentationsräumen; im klösterlichen Kontext tritt dieser Typus allerdings zum 
ersten Mal in Kremsmünster auf. Vor Kremsmünster hatte Steidl dasselbe Motiv bereits 
1691 im Schloss Harmating und danach 1714 im Kaisersaal des Schlosses Arnstorf für die 
Deckengestaltung verwendet. 17

Die Decke des Marmorsaales im Unteren Belvedere, der Sommerresidenz des Prinzen 
Eugen, wurde im Jahr 1716 (wahrscheinlich) von Martino Altomonte ausgemalt. Sie zeigt 
Apollo als Musenführer in seinem Wagen, umkreist von einer strahlenden Sonne (dem 
Kaiserhaus?). Ein mächtiges Wolkenband teilt das Bild in zwei Ebenen. In der unteren 
erscheint der Prinz als nackter Heros umgeben von Musen. Der Götterbote Merkur deutet 
auf ein Spruchband, welches auf die Verleihung päpstlicher Ehrengaben für den Sieg bei 
Peterwardein verweist. Phoebus Apollo wird in dieser Darstellung als Gott der Künste mit 
seinen Attributen Lorbeer und Leier dargestellt.

Der Maler Paul Troger stellte im Jahre 1736 an der Decke des Marmorsaales der Abtei Alten-
burg ebenfalls Phoebus Apollo dar, der mit seinem Sonnenwagen über den Himmel reitet und 
die Welt mit Glanz erfüllt. Auch dort vertreibt er als Sonnengott die Dunkelheit, personifiziert 
in der Göttin der Nacht (Nyx), die sich in ihren Schleier hüllt. Unter anderem sind außerdem 
Amor und Psyche, der Vogel Phönix und die vier Elemente dargestellt, von denen beson-
ders das Feuer das ikonographische Programm dominiert und in den Reliefdarstellungen 

13 So Theodorich Hagn: Das Wirken der Benediktinerabtei Kremsmünster [für Wissenschaft, Kunst und 
Jugendbildung. Ein Beitrag zur Literatur- und Kulturgeschichte Österreichs], Linz 1848, S. 62, und Theophilus 
Dorn: Abriß der Baugeschichte Kremsmünsters, Linz 1931, S. 54.

14 ÖKT XLIII / 1, S. 287 (bes. Fußn. 781).
15 Vgl. Herbst, Ikonologie, S. 309.
16 Vgl. Ludwig Keplinger: Bernardisaal, S. 12-13. Internetquelle (PDF in der Cistopedia Encyclopaedia 

Cisterciensis): https://www.cistopedia.org/fileadmin/user_upload/abbeys/S/Schlierbach/Bernardisaal__3_-_
weniger_Bite-110901.pdf [26.03.2023].

17 Vgl. dazu und zum Folgenden: Vanessa Tasmin Wolf: Der Kaisersaal im Stift Kremsmünster, Universität Wien 
(Masterarbeit) 2019, S. 41–45.

Kaisersaal

5050 

Kalsersaal 

Über die damalige Wandgestaltung lässt sich nichts Sicheres aussagen. Eine mögliche Be- 

spannung mit Ledertapeten" ist in den Rechnungen oder anderen zeitgenössischen Quellen 

nicht belegbar. Auch die Vermutung, die freien Felder zwischen den Fenstern seien nach 

dem Vorbild des Bernardisaals von Schlierbach mit Bildern von (römischen und deutschen) 

Kaisern ausgeschmückt gewesen, '* dürfte in die Irre führen. Hätte schon Steidl (großfor- 

matige) Kaiserbilder gemalt, wäre sicher nicht 20 Jahre später ein entsprechender Auftrag 

an Carlone und Altomonte ergangen.'® Außerdem ist es nicht klar, ob die Ausstattung des 

Bernardisaals mit seinen Bildern vor 1720 schon fertiggestellt war.'® 

So bleibt die Betrachtung des Deckengemäldes. Dem Betrachter zeigt sich im Hauptfeld, das 

sich über die ganze Decke hin erstreckt, eine Szene, deren Gestalten der antiken Mythologie 

entnommen sind: Angekündigt von Aurora mit Morgenstern und Fackel und begleitet von 

Horen und Putten fährt Phoebus Apollo als Lichtgott im Sonnenwagen die Tierkreiszeichen 

entlang und vertreibt die Dunkelheit, symbolisiert durch die Mondgöttin Luna, die sich mit 

anderen Gestalten der Nacht unter ihrem sternebesetzten Umhang verbirgt. 

Wie ist dieses Gemälde zu deuten? Ein Blick über Kremsmünster hinaus zeigt, dass ein 

und dasselbe Motiv in der Barockmalerei auf verschiedene Weise eingesetzt bzw. gedeutet 

werden konnte. Apollo als Lichtgott schmückte ab dem 17. Jahrhundert häufig die Decken 

von Repräsentationsräumen; im klösterlichen Kontext tritt dieser Typus allerdings zum 

ersten Mal in Kremsmünster auf. Vor Kremsmünster hatte Steidl dasselbe Motiv bereits 

1691 im Schloss Harmating und danach 1714 im Kaisersaal des Schlosses Arnstorf für die 

Deckengestaltung verwendet. 7 

Die Decke des Marmorsaales im Unteren Belvedere, der Sommerresidenz des Prinzen 

Eugen, wurde im Jahr 1716 (wahrscheinlich) von Martino Altomonte ausgemalt. Sie zeigt 

Apollo als Musenführer in seinem Wagen, umkreist von einer strahlenden Sonne (dem 

Kaiserhaus?). Ein mächtiges Wolkenband teilt das Bild in zwei Ebenen. In der unteren 

erscheint der Prinz als nackter Heros umgeben von Musen. Der Götterbote Merkur deutet 

auf ein Spruchband, welches auf die Verleihung päpstlicher Ehrengaben für den Sieg bei 

Peterwardein verweist. Phoebus Apollo wird in dieser Darstellung als Gott der Künste mit 

seinen Attributen Lorbeer und Leier dargestellt. 

Der Maler Paul Troger stellte im Jahre 1736 an der Decke des Marmorsaales der Abtei Alten- 

burg ebenfalls Phoebus Apollo dar, der mit seinem Sonnenwagen über den Himmel reitet und 

die Welt mit Glanz erfüllt. Auch dort vertreibt er als Sonnengott die Dunkelheit, personifiziert 

in der Göttin der Nacht (Nyx), die sich in ihren Schleier hüllt. Unter anderem sind außerdem 

Amor und Psyche, der Vogel Phönix und die vier Elemente dargestellt, von denen beson- 

ders das Feuer das ikonographische Programm dominiert und in den Reliefdarstellungen 

13 So Theodorich Hagn: Das Wirken der Benediktinerabtei Kremsmünster [für Wissenschaft, Kunst und 

Jugendbildung. Ein Beitrag zur Literatur- und Kulturgeschichte Österreichs], Linz 1848, S. 62, und Theophilus 

Dorn: Abriß der Baugeschichte Kremsmünsters, Linz 1931, S. 54. 

14 ÖKTXLII/1,S. 287 (bes. Fußn. 781). 
15 Vgl. Herbst, Ikonologie, S. 309. 

16 Vgl. Ludwig Keplinger: Bernardisaal, S. 12-13. Internetquelle (PDF in der Cistopedia Encyclopaedia 

Cisterciensis): https://www.cistopedia.org/filleadmin/user_upload/abbeys/S/Schlierbach/Bernardisaal_3_-_ 

weniger _Bite-110901.pdf [26.03.2023]. 

17 Vgl. dazu und zum Folgenden: Vanessa Tasmin Wolf: Der Kaisersaal im Stift Kremsmünster, Universität Wien 

(Masterarbeit) 2019, S. 41-45.



oberhalb der Kamine wiederkehrt. Laut Hanna Egger18 sind die Bilder christlich zu deuten: 
Das Feuer sei Symbol der Liebe zu Gott; die Geschichte von Amor und Psyche zeige, wie 
die Menschenseele nach harter Prüfung zu Gott erhoben werde; die Darstellung des Vogel 
Phönix verweise typologisch auf die Auferstehung Christi, und auch das Deckengemälde, 
das den Sieg des Lichtes über die Finsternis zum Ausdruck bringt, ist christlich zu lesen: 
„Phoebus Christus“ rette als Vermittler der Liebe Gottes die Seelen der Menschen.

Derselbe Maler legte andererseits eine eindeutig politische Aussage in seine Apollo-Darstel-
lung auf der Decke der Kaiserstiege des Stiftes Göttweig aus dem Jahre 1739: Er setzte den 
Gott mit dem damals regierenden Kaiser Karl VI. gleich, indem er dessen Porträt einfügte 
und damit die Deutung des Bildes vorgab. Der Ausschnitt des Zodiacus zeigt die Waage als 
Sternzeichen des Kaisers.19

Zurück zur Apollo-Helios-Darstellung in Kremsmünster: Nach manchen bezieht sich das 
Bildthema in allegorischer Weise allgemein auf das siegreiche Österreich, das kurz davor 
die Osmanen besiegt und weithin zurückgedrängt hatte.20 

Die Hervorhebung des Löwe-Zeichens, das in hellem Gelb vor dem Wagen Apollos erscheint, 
könnte aber auch eine Anspielung auf Kaiser Joseph I. sein, der als lang ersehnter Erbe am 
26. Juli 1678 im Zeichen des Löwen geboren wurde.21 Als Joseph I. am 26. Jänner 1690 
feierlich in Wien einzog, nachdem dieser im Alter von elf Jahren in Augsburg zum Kaiser 
gekrönt worden war, ließ ihn Fischer von Erlach auf einer der beiden von ihm entworfenen 
Ehrenpforten als Helios darstellen, der das Gespann souverän als wahrer Augustus und 
Sonnenkönig über den Himmel lenkt. 22

18 Hanna Egger, Die Bilderwelt des Stiftes Altenburg, in: Stift Altenburg und seine Kunstschätze, St. Pölten/Wien 
1981, S. 64–88, dort S. 83–84.

19 Gregor M. Lechner, Bernhard Rameder: Österreichs Glorie am Trogerhimmel – die Göttweiger Kaiserstiege. 
Zum 250. Todesjahr Paul Trogers (1698–1762), Kat. Ausst. Benediktinerstift Göttweig, Göttweig 2012., S. 7 / 
S. 24–25.

20 So (u.a.) ÖKT XLIII / 1, S. 387, und zuletzt: Benno Wintersteller: Das Stift Kremsmünster und seine Sammlungen, 
in: Bundesministerium für Wissenschaft, Forschung und Wirtschaft (Hrsg.): Österreichs Museen stellen sich 
vor, Bd. 23, Wien 1986, S. 9–15.

21 ÖKT XLIII / 1, S. 394, Fußn. 792.
22 Sedlmayr, Hans: Johann Bernhard Fischer von Erlach (Große Meister, Epochen und Themen der österreichischen 

Kunst), Wien 21976, S. 56ff.

Kaisersaal – Deckenfresko Der Sonnengott vertreibt die Nacht

Kaisersaal

51

Kaisersaal 
  

       — li o J 

Kalsersaal - Deckenfresko Der Sonnengott vertreibt die Nacht 

  

oberhalb der Kamine wiederkehrt. Laut Hanna Egger"? sind die Bilder christlich zu deuten: 

Das Feuer sei Symbol der Liebe zu Gott; die Geschichte von Amor und Psyche zeige, wie 

die Menschenseele nach harter Prüfung zu Gott erhoben werde; die Darstellung des Vogel 

Phönix verweise typologisch auf die Auferstehung Christi, und auch das Deckengemälde, 

das den Sieg des Lichtes über die Finsternis zum Ausdruck bringt, ist christlich zu lesen: 

„Phoebus Christus“ rette als Vermittler der Liebe Gottes die Seelen der Menschen. 

Derselbe Maler legte andererseits eine eindeutig politische Aussage in seine Apollo-Darstel- 

lung auf der Decke der Kaiserstiege des Stiftes Göttweig aus dem Jahre 1739: Er setzte den 

Gott mit dem damals regierenden Kaiser Karl VI. gleich, indem er dessen Porträt einfügte 

und damit die Deutung des Bildes vorgab. Der Ausschnitt des Zodiacus zeigt die Waage als 

Sternzeichen des Kaisers."° 

Zurück zur Apollo-Helios-Darstellung in Kremsmünster: Nach manchen bezieht sich das 

Bildthema in allegorischer Weise allgemein auf das siegreiche Österreich, das kurz davor 

die Osmanen besiegt und weithin zurückgedrängt hatte.?° 

Die Hervorhebung des Löwe-Zeichens, das in hellem Gelb vor dem Wagen Apollos erscheint, 

könnte aber auch eine Anspielung auf Kaiser Joseph 1. sein, der als lang ersehnter Erbe am 

26. Juli 1678 im Zeichen des Löwen geboren wurde.?' Als Joseph I. am 26. Jänner 1690 
feierlich in Wien einzog, nachdem dieser im Alter von elf Jahren in Augsburg zum Kaiser 

gekrönt worden war, ließ ihn Fischer von Erlach auf einer der beiden von ihm entworfenen 

Ehrenpforten als Helios darstellen, der das Gespann souverän als wahrer Augustus und 

Sonnenkönig über den Himmel lenkt. ?? 

  
18 Hanna Egger, Die Bilderwelt des Stiftes Altenburg, in: Stift Altenburg und seine Kunstschätze, St. Pölten/Wien 

1981, S. 64-88, dort S. 83-84. 
19 Gregor M. Lechner, Bernhard Rameder: Österreichs Glorie am Trogerhimmel — die Göttweiger Kaiserstiege. 

Zum 250. Todesjahr Paul Trogers (1698-1762), Kat. Ausst. Benediktinerstift Göttweig, Göttweig 2012.,8.7/ 

S. 24-25. 
20 So(u.a)ÖKTXLIM/1,S.387, und zuletzt: Benno Wintersteller: Das Stift Kremsmünster und seine Sammlungen, 

in: Bundesministerium für Wissenschaft, Forschung und Wirtschaft (Hrsg.): Österreichs Museen stellen sich 

vor, Bd. 23, Wien 1986, S. 9-15. 

21 ÖKTXLII/1, 8. 394, Fußn. 792. 
22 Sedlmayr, Hans: Johann Bernhard Fischer von Erlach (Große Meister, Epochen und Themen der österreichischen 

Kunst), Wien ?1976, S. 56ff. 

51



Es handelt sich um eine Symbolik, die im Zusammenhang mit dem Streben nach Vor-
herrschaft zwischen Frankreich und dem Haus Habsburg eine bedeutende Rolle gespielt 
hat. Der Sonnensymbolik bedienten sich zwar schon die antiken Herrscher und auch den 
Habsburgern war sie nicht fremd. So hatte schon Maximilian I. die These formuliert: Quod 
in Celis Sol, hoc in Terra Caesar est. Dennoch überwog in der Habsburger-Ikonographie 
lange der Tugendheld Herkules oder Jupiter als Symbol imperialer Macht. Als aber der 
französische König Ludwig XIV. die Sonnensymbolik für sich selbst so interpretierte, dass 
er allein der Herrscher der Welt sei, so wie auch nur eine Sonne die Welt regiere (erstmals 
1653: „Je suis l’astre des Rois“, drei Jahre später mit dem Sonnenemblem und der Devise 
„ne piu ne pari“23, 1658: Die Sonne über dem Globus mit der Devise „nec pluribus impar“24), 
antworteten die Habsburger, indem der neue Herrscher Joseph I. als „novus sol“ und „sol 
Romanus“ verherrlicht wurde.25 

Polleroß schließt daraus: „Das damals von (…) Melchior Steidl im Kaisersaal von Krems-
müns ter ausgeführte Deckenfresko mit dem Sonnenwagen kann daher wahrscheinlich ebenso 
als Allusion auf den Kaiser verstanden werden wie die späteren Darstellungen dieses Themas 
in den Kaisersälen der Schlösser Arnsdorf (…) und Milotice.“26

Anders zuletzt Vanessa Tasmin Wolf in ihrer Diplomarbeit über den Kaisersaal: Nach Sich-
tung der oben zitierten Meinungen kommt sie zur Überzeugung, dass Steidl, passend für ein 
Sommerrefektorium, das damals noch keine Bezüge zum Herrscherhaus aufwies, bloß eine 
Allegorie auf den Wechsel von Tag und Nacht sowie der Jahreszeiten darstellen wollte. Durch 
die Tierkreiszeichen sei das Hauptgemälde mit den Jahreszeiten in den Ecken verknüpft: 
„Führt man die Tierkreiszeichen gedanklich fort, so steht hinter den Pferden das Sternbild 
Jungfrau, danach tritt das Bild des Löwen hervor und hinter Apollo wären die Tierzeichen 
Krebs gefolgt von Zwilling, Stier und Widder. Dies sind die astrologischen Zeichen jener, 
die in den Frühlings- und Sommermonaten geboren wurden. Wohingegen hinter der Nacht, 
links fortlaufend nach Waage und Skorpion, die Sternbilder Schütze, Steinbock, Wassermann 
und Fische zu sehen wären, welche auf die in den Wintermonaten Geborenen hindeuten. Die 
astrologischen Tierkreiszeichen werden in den Ecken der Decke durch die Personifikationen 
der vier Jahreszeiten ergänzt, wodurch der Wechsel der Jahreszeiten zusätzlich betont wird.“27

1.3 Der Maler Martino Altomonte
Die Kunst des Barocks hatte sich ausgehend von Rom (erste barocke Kirchenfassade: Il 

Gesù, 1584) über Europa und die Welt verbreitet; nicht überall schritt diese Entwicklung 
aber gleich schnell voran: Während das Hochbarock in Rom gegen Ende des 17. Jahrhun-
derts den Zenit schon überschritten hatte, stand auf dem Gebiet des heutigen Österreich die 
hochbarocke Kunst erst am Anfang ihrer Entwicklung. Zuerst der Dreißigjährige Krieg und 
dann die Türkenkriege hatten sie gehemmt. Nach dem Sieg über die Türken vor Wien im 
Jahr 1683 setzte allerdings ein regelrechter Bauboom ein, und die adeligen und klerikalen 
Auftraggeber wetteiferten miteinander in der Ausstattung ihrer Schlösser und Klöster.

23 Wörtl. „keiner mehr und keiner gleich“.
24 Wörtl. „auch nicht mehreren unterlegen“, mögliche Übersetzung: „Auch einer Mehrzahl überlegen“.
25 Vgl. Polleroß, Repräsentation, S. 27. Und ausführlicher: Friedrich Polleroß: Sonnenkönig und österreichische 

Sonne. Kunst und Wissenschaft als Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln, in: Wiener Jahrbuch für 
Kunstgeschichte, Bd. 40 (1987), S. 239–256 u. 391–394.

26 Polleroß, Repräsentation, S. 27.
27 Wolf, Kaisersaal, S. 36.

Kaisersaal

5282 

Kalsersaal 

Es handelt sich um eine Symbolik, die im Zusammenhang mit dem Streben nach Vor- 

herrschaft zwischen Frankreich und dem Haus Habsburg eine bedeutende Rolle gespielt 

hat. Der Sonnensymbolik bedienten sich zwar schon die antiken Herrscher und auch den 

Habsburgern war sie nicht fremd. So hatte schon Maximilian I. die These formuliert: Quod 

in Celis Sol, hoc in Terra Caesar est. Dennoch überwog in der Habsburger-Ikonographie 

lange der Tugendheld Herkules oder Jupiter als Symbol imperialer Macht. Als aber der 

französische König Ludwig XTV. die Sonnensymbolik für sich selbst so interpretierte, dass 

er allein der Herrscher der Welt sei, so wie auch nur eine Sonne die Welt regiere (erstmals 

1653: „Je suis l’astre des Rois“, drei Jahre später mit dem Sonnenemblem und der Devise 

„ne piu ne pari“”°, 1658: Die Sonne über dem Globus mit der Devise „nec pluribus impar“**), 

antworteten die Habsburger, indem der neue Herrscher Joseph I. als „novus sol“ und „sol 

Romanus“ verherrlicht wurde.?° 

Polleroß schließt daraus: „Das damals von (...) Melchior Steidl im Kaisersaal von Krems- 

münster ausgeführte Deckenfresko mit dem Sonnenwagen kann daher wahrscheinlich ebenso 

als Allusion auf den Kaiser verstanden werden wie die späteren Darstellungen dieses Themas 

in den Kaisersälen der Schlösser Arnsdorf (...) und Milotice.‘“?® 

Anders zuletzt Vanessa Tasmin Wolf in ihrer Diplomarbeit über den Kaisersaal: Nach Sich- 

tung der oben zitierten Meinungen kommt sie zur Überzeugung, dass Steidl, passend für ein 

Sommerrefektorium, das damals noch keine Bezüge zum Herrscherhaus aufwies, bloß eine 

Allegorie auf den Wechsel von Tag und Nacht sowie der Jahreszeiten darstellen wollte. Durch 

die Tierkreiszeichen sei das Hauptgemälde mit den Jahreszeiten in den Ecken verknüpft: 

„Führt man die Tierkreiszeichen gedanklich fort, so steht hinter den Pferden das Sternbild 

Jungfrau, danach tritt das Bild des Löwen hervor und hinter Apollo wären die Tierzeichen 

Krebs gefolgt von Zwilling, Stier und Widder. Dies sind die astrologischen Zeichen jener, 

die in den Frühlings- und Sommermonaten geboren wurden. Wohingegen hinter der Nacht, 

links fortlaufend nach Waage und Skorpion, die Sternbilder Schütze, Steinbock, Wassermann 

und Fische zu sehen wären, welche auf die inden Wintermonaten Geborenen hindeuten. Die 

astrologischen Tierkreiszeichen werden in den Ecken der Decke durch die Personifikationen 

der vier Jahreszeiten ergänzt, wodurch der Wechsel der Jahreszeiten zusätzlich betont wird.” 

1.3 Der Maler Martino Altomonte 
Die Kunst des Barocks hatte sich ausgehend von Rom (erste barocke Kirchenfassade: Il 

Gesü, 1584) über Europa und die Welt verbreitet; nicht überall schritt diese Entwicklung 

aber gleich schnell voran: Während das Hochbarock in Rom gegen Ende des 17. Jahrhun- 

derts den Zenit schon überschritten hatte, stand auf dem Gebiet des heutigen Österreich die 

hochbarocke Kunst erst am Anfang ihrer Entwicklung. Zuerst der Dreißigjährige Krieg und 

dann die Türkenkriege hatten sie gehemmt. Nach dem Sieg über die Türken vor Wien im 

Jahr 1683 setzte allerdings ein regelrechter Bauboom ein, und die adeligen und klerikalen 

Auftraggeber wetteiferten miteinander in der Ausstattung ihrer Schlösser und Klöster. 

23 Wörtl. „keiner mehr und keiner gleich“. 

24 Wörtl. „auch nicht mehreren unterlegen“, mögliche Übersetzung: „Auch einer Mehrzahl überlegen“. 

25 Vgl. Polleroß, Repräsentation, S. 27. Und ausführlicher: Friedrich Polleroß: Sonnenkönig und österreichische 

Sonne. Kunst und Wissenschaft als Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln, in: Wiener Jahrbuch für 

Kunstgeschichte, Bd. 40 (1987), S. 239-256 u. 391-394. 

26 Polleroß, Repräsentation, S. 27. 

27 Wolf, Kaisersaal, S. 36.



Am Beginn der Barockmalerei in Österreich steht neben dem Salzburger Johann Michael 
Rottmayr oder dem Südtiroler Peter Strudel auch Martino Altomonte.28 Der 1659 in Neapel 
geborene Sohn eines Tiroler Bäckers und einer bayrischen Mutter, der eigentlich Martin 
Hohenberg hieß, genoss seine künstlerische Ausbildung in den 1670er und 1680er Jahren 
in Rom, wurde danach Hofmaler beim polnischen König Johann III. Sobieski und kam 
schließlich um 1700 nach Österreich, wo er den Rest seines Lebens verbrachte. In den 1720er 
Jahren hat sich Altomonte auf die Ausstattung von Klöstern in Wien, Niederösterreich und 
Oberösterreich spezialisiert, sodass sich heute in diesen Gebieten zahlreiche Werke von 
ihm in den Kirchen und Sammlungen befinden. Sein malerisches Oeuvre erstreckt sich von 
Schlachtendarstellungen über Altarbilder und Herrscherporträts bis hin zu monumentalen 
Deckenfresken. Schließlich wurden die Zisterzienser von Heiligenkreuz seine wichtigsten 
Auftraggeber, die ihm ein Atelier und eine Wohnung im Wiener Stiftshof zur Verfügung 
stellten, wo er auch seinen Lebensabend verbrachte und 1745 verstarb.

1.4 Martino Altomontes Kaiserbilder als Teil der Gesamtkonzeption
Nach ersten großen Aufträgen in Oberösterreich durch das Augustinerchorherrenstift St. 

Florian, wo er die Prälatur und die Hauskapelle des Stiftes mit Deckengemälden ausstattete, 
dürfte er im Jahre 1720 mit den Vorarbeiten für die fünfzehn Kaiserporträts im Kaisersaal 
des Stiftes Kremsmünster begonnen haben, die er 1721 vollendete, wie die Kammereirech-
nungen des Stiftes29 und der Künstlervermerk links unter dem Bild von Rudolf I. bezeugen 
(Martino Altomonte F: 1721).

Martino Altomonte musste sich der Gesamtdekoration des Raumes unterordnen: Wie schon 
erwähnt, hatte Abt Alexander Strasser (1656–1731) 1719 eine neue Wandverkleidung in 
Auftrag gegeben.30 Diego Francesco Carlone führte diesen Auftrag aus, indem er zwischen 
den – vermutlich ebenfalls neuen31 – hohen Fenstern und an der Nordwand des Saales 
geschwungene Stuckrahmen, die mit Blumenfestons und Blattwerk geschmückt waren, 
anbrachte, in denen die von Altomonte zu malenden Habsburgerkaiser erscheinen sollten. 
Putti über den Rahmen tragen die Namen der Dargestellten, unter ihnen sollte jeweils die 
Wappenkartusche des Herrschers mit einem Motto dargestellt werden. Zur Ausstattung des 
Saales zählen außerdem dreizehn Reliefbüsten römischer Kaiser und 26 Reliefdarstellungen 
von Tugenden sowie florales Bandelwerk an den Wänden und in den Fensternischen von 
der Hand Carlones.

Die Darstellung der römischen Kaiser entspricht langer Tradition und verweist auf den 
Anspruch der römisch-deutschen Kaiser, in der Nachfolge der römischen Kaiser zu stehen. 
Allerdings entbehren die Büsten im Kaisersaal jeglicher Individualität, wiederholen sich 
schablonenhaft (nur in der Mittelachse der Westwand erscheint eine gepanzerte Frauenbüste) 
und sind so bloß ornamental.

Die Darstellung der Tugenden verweist auf die Vorbildfunktion der dargestellten Herrscher. 
Die erste und wichtigste Quelle für eine solche Tugendreihe – wohl auch für Carlone – bil-
dete die Iconologia von Cesare Ripa, ein 1593 erschienenes ikonografisches Wörterbuch, 

28 Vgl. zum Folgenden: Altomonte, Martino, in: Allgemeines Künstlerlexikon (AKL), Bd. 2, S. 440–442, Leipzig 
1986.

29 Altomonte erhielt 1721 für jedes Bild 200fl. Vgl. ÖKT I, S. 391, Fußn.789.
30 „Den 13. April seyndt Signor Diego Francisco Carlon Stukhadorern, wegen der neuen Stukhador arbeit auf 

dem Saall accordiertermassen bezahlt worden 1650 fl.” (Zitat nach ÖKT XLIII/1, S. 390, Fußn. 784).
31 Vgl. ÖKT XLIII/1, S. 387.

Kaisersaal

53

Kalsersaal 
  

Am Beginn der Barockmalerei in Österreich steht neben dem Salzburger Johann Michael 

Rottmayr oder dem Südtiroler Peter Strudel auch Martino Altomonte.?® Der 1659 in Neapel 
geborene Sohn eines Tiroler Bäckers und einer bayrischen Mutter, der eigentlich Martin 

Hohenberg hieß, genoss seine künstlerische Ausbildung in den 1670er und 1680er Jahren 

in Rom, wurde danach Hofmaler beim polnischen König Johann III. Sobieski und kam 

schließlichum 1700 nach Österreich, wo er den Rest seines Lebens verbrachte. Inden 1720er 

Jahren hat sich Altomonte auf die Ausstattung von Klöstern in Wien, Niederösterreich und 

Oberösterreich spezialisiert, sodass sich heute in diesen Gebieten zahlreiche Werke von 

ihm in den Kirchen und Sammlungen befinden. Sein malerisches Oeuvre erstreckt sich von 

Schlachtendarstellungen über Altarbilder und Herrscherporträts bis hin zu monumentalen 

Deckenfresken. Schließlich wurden die Zisterzienser von Heiligenkreuz seine wichtigsten 

Auftraggeber, die ihm ein Atelier und eine Wohnung im Wiener Stiftshof zur Verfügung 

stellten, wo er auch seinen Lebensabend verbrachte und 1745 verstarb. 

1.4 Martino Altomontes Kaiserbilder als Teil der Gesamtkonzeption 
Nach ersten großen Aufträgen in Oberösterreich durch das Augustinerchorherrenstift St. 

Florian, wo er die Prälatur und die Hauskapelle des Stiftes mit Deckengemälden ausstattete, 

dürfte er im Jahre 1720 mit den Vorarbeiten für die fünfzehn Kaiserporträts im Kaisersaal 

des Stiftes Kremsmünster begonnen haben, die er 1721 vollendete, wie die Kammereirech- 

nungen des Stiftes? und der Künstlervermerk links unter dem Bild von Rudolf I. bezeugen 

(Martino Altomonte F: 1721). 

Martino Altomonte musste sich der Gesamtdekoration des Raumes unterordnen: Wie schon 

erwähnt, hatte Abt Alexander Strasser (1656-1731) 1719 eine neue Wandverkleidung in 

Auftrag gegeben.’ Diego Francesco Carlone führte diesen Auftrag aus, indem er zwischen 

den — vermutlich ebenfalls neuen?! — hohen Fenstern und an der Nordwand des Saales 

geschwungene Stuckrahmen, die mit Blumenfestons und Blattwerk geschmückt waren, 

anbrachte, in denen die von Altomonte zu malenden Habsburgerkaiser erscheinen sollten. 

Putti über den Rahmen tragen die Namen der Dargestellten, unter ihnen sollte jeweils die 

Wappenkartusche des Herrschers mit einem Motto dargestellt werden. Zur Ausstattung des 

Saales zählen außerdem dreizehn Reliefbüsten römischer Kaiser und 26 Reliefdarstellungen 

von Tugenden sowie florales Bandelwerk an den Wänden und in den Fensternischen von 

der Hand Carlones. 

Die Darstellung der römischen Kaiser entspricht langer Tradition und verweist auf den 

Anspruch der römisch-deutschen Kaiser, in der Nachfolge der römischen Kaiser zu stehen. 

Allerdings entbehren die Büsten im Kaisersaal jeglicher Individualität, wiederholen sich 

schablonenhaft (nur in der Mittelachse der Westwand erscheint eine gepanzerte Frauenbüste) 

und sind so bloß ornamental. 

Die Darstellung der Tugenden verweist auf die Vorbildfunktion der dargestellten Herrscher. 

Die erste und wichtigste Quelle für eine solche Tugendreihe — wohl auch für Carlone - bil- 

dete die Iconologia von Cesare Ripa, ein 1593 erschienenes ikonografisches Wörterbuch, 

  
28 Vgl. zum Folgenden: Altomonte, Martino, in: Allgemeines Künstlerlexikon (AKL), Bd. 2, S. 440-442, Leipzig 

1986. 
29 Altomonte erhielt 1721 für jedes Bild 200fl. Vgl. ÖKTL S. 391, Fußn.789. 

30 „Den 13. April seyndt Signor Diego Francisco Carlon Stukhadorern, wegen der neuen Stukhador arbeit auf 

dem Saall accordiertermassen bezahlt worden 1650 fl.” (Zitat nach ÖKT XLIIV1, S. 390, Fußn. 784). 

31 Vgl. ÖKTXLIVI, S. 387. 

83



das immer wieder erweitert und neu herausgegeben zu einer der wichtigsten Quellen für 
Kunst und Kultur des Barocks wurde.32 

Die Gemälde der Habsburger-Kaiser sind ca. 330 cm hoch und zwischen 120 und 170 cm 
breit. Das Porträt des Gründers der Dynastie, Rudolf I., wurde durch eine aufwändigere 
Rahmung hervorgehoben: Über dem Stuckrahmen ist ein kreisrundes Medaillon mit einer 
Fama oder Gloria angebracht, an deren Posaune ein Doppeladlerwappen hängt. In ihrer 
rechten Hand hält sie einen Lorbeerkranz als Symbol des Sieges. Zwei vollplastische weib-
liche Stuckfiguren flankieren das Bild: Links sitzt Ecclesia als Symbol des Papsttums mit 
Tiara, Kelch, einem offenen Buch und Schlüssel; die rechte Frauenfigur symbolisiert mit 
Reichskrone und Szepter das Kaisertum. Die Abfolge der Herrscher beginnt mit Rudolf I. 
und führt in einer über den Saal verlaufenden Zick-Zack-Bewegung bis hin zu Karl VI., in 
dessen Regierungszeit die Bilder gemalt wurden.

Von Altomonte wurde erwartet, Habsburger entsprechend der Tradition des Herrscherporträts 
zu malen, die durch Gesicht, Gestalt und Symbole klar erkennbar waren. Diese Erkenn-
barkeit war durch eine Vielzahl von Darstellungen (Münzen, Bildern, Statuen) gesichert, 
die viele Künstler im Dienst des Hauses Österreich seit der Renaissance geschaffen hatten. 
Spätestens seit Maximilian I. legten die Herrscher größten Wert auf die Darstellung ihrer 
selbst, ihrer Familie und der Ahnen. 

Ein grundlegendes Werk für die Habsburger-Ikonologie sind die Austriacae Gentis Imagines 
des Hofkünstlers Francesco Terzio, die 58 Bildnisse von Mitgliedern des Hauses Österreich 
enthalten und zwischen 1558 und 1571 entstanden sind. Die Serie wurde von Gaspare Uccello 
(Osello, de Avibus) in Kupfer gestochen.33 Dieses Werk, das sich bis etwa 1700 großer Be-
liebtheit erfreute und zahlreiche Nachfolger fand, ist auch in der Stiftsbibliothek vorhanden.

32 Cesare Ripa: Iconologia overo Descrittione dell’imagini universali cavate dall’antichità et da altri luoghi, Rom 
1593. – In der Stiftsbibliothek befindet sich eine italienische Ausgabe von 1645 und eine französische von 1698.

33 Stefania Seccareccia: La Serie delle Austriacae Gentis Imagines di Gaspare Osello, in: Rassegna di studi e di 
notizie, Bd. 22 (1998), S. 403–420 und Bd. 23 (1999), S. 179–222. 

Kaisersaal – Blick auf den Eingangsbereich mit Rudolf I.

Kaisersaal

5454 

Kaisersaal 

  
      

Kalsersaal — Blick auf den Eingangsbereich mit Rudolf I. 

das immer wieder erweitert und neu herausgegeben zu einer der wichtigsten Quellen für 

Kunst und Kultur des Barocks wurde.°? 

Die Gemälde der Habsburger-Kaiser sind ca. 330 cm hoch und zwischen 120 und 170 cm 

breit. Das Porträt des Gründers der Dynastie, Rudolf I., wurde durch eine aufwändigere 

Rahmung hervorgehoben: Über dem Stuckrahmen ist ein kreisrundes Medaillon mit einer 

Fama oder Gloria angebracht, an deren Posaune ein Doppeladlerwappen hängt. In ihrer 

rechten Hand hält sie einen Lorbeerkranz als Symbol des Sieges. Zwei vollplastische weib- 

liche Stuckfiguren flankieren das Bild: Links sitzt Ecclesia als Symbol des Papsttums mit 

Tiara, Kelch, einem offenen Buch und Schlüssel; die rechte Frauenfigur symbolisiert mit 

Reichskrone und Szepter das Kaisertum. Die Abfolge der Herrscher beginnt mit Rudolf I. 

und führt in einer über den Saal verlaufenden Zick-Zack-Bewegung bis hin zu Karl VL. in 

dessen Regierungszeit die Bilder gemalt wurden. 

Von Altomonte wurde erwartet, Habsburger entsprechend der Tradition des Herrscherporträts 

zu malen, die durch Gesicht, Gestalt und Symbole klar erkennbar waren. Diese Erkenn- 

barkeit war durch eine Vielzahl von Darstellungen (Münzen, Bildern, Statuen) gesichert, 

die viele Künstler im Dienst des Hauses Österreich seit der Renaissance geschaffen hatten. 

Spätestens seit Maximilian I. legten die Herrscher größten Wert auf die Darstellung ihrer 

selbst, ihrer Familie und der Ahnen. 

Ein grundlegendes Werk für die Habsburger-Ikonologie sind die Austriacae Gentis Imagines 

des Hofkünstlers Francesco Terzio, die 58 Bildnisse von Mitgliedern des Hauses Österreich 

enthalten und zwischen 1558 und 1571 entstanden sind. Die Serie wurde von Gaspare Uccello 

(Osello, de Avibus) in Kupfer gestochen. Dieses Werk, das sich bis etwa 1700 großer Be- 

liebtheit erfreute und zahlreiche Nachfolger fand, ist auch in der Stiftsbibliothek vorhanden. 

32 Cesare Ripa: Iconologia overo Descrittione dell’imagini universali cavate dall’antichitä et da altri luoghi, Rom 

1593. - In der Stiftsbibliothek befindet sich eine italienische Ausgabe von 1645 und eine französische von 1698. 

33 Stefania Seccareccia: La Serie delle Austriacae Gentis Imagines di Gaspare Osello, in: Rassegna di studi e di 

notizie, Bd. 22 (1998), S. 403-420 und Bd. 23 (1999), S. 179-222.



Damit soll nicht behauptet werden, dass (vor allem) die Herrscher des Mittelalters tatsächlich 
so ausgesehen haben, wie sie später dargestellt wurden.34 Auch bei Späteren muss man das 
Wechselspiel von erwünschter herrschaftlicher Erscheinung (also Idealisierung) und Er-
kennbarkeit bzw. Individualität in die Überlegung miteinbeziehen. Für den zeitgenössischen 
Betrachter war es jedenfalls entscheidend, den jeweiligen Kaiser in seiner herrschaftlichen 
Bedeutung erkennen zu können.35

Altomonte griff allerdings nicht auf Terzio zurück, sondern benützte jüngere Literatur (die 
ihrerseits teilweise Terzio fortführte) und Gemälde anderer Maler (oder Stiche davon) als 
Vorlagen: Für die Gesichter der Herrscher bis Maximilian benützte er Kupferstiche nach dem 
Fuggerschen „Ehrenspiegel“ von Siegmund von Birken (1668), für die Figuren der Herrscher 

34 Schon Schramm weist auf die Schwierigkeit der Quellenlage im Mittelalter hin: „Hier muß nun von vornherein 
gesagt werden, daß denjenigen eine Enttäuschung erwartet, der hofft, aus den frühmittelalterlichen Bildern 
eine auch nur annähernd so deutliche Vorstellung von dem Aussehen der Kaiser zu bekommen, wie sie für uns 
seit der Renaissance (…) selbstverständlich ist.“ (Percy Ernst Schramm, Die deutschen Kaiser und Könige in 
Bildern ihrer Zeit. I. Teil: Bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts (751–1152), Berlin 1928, S. 5).

35 Zum Herrscherporträt vgl. Theresia Hauenfels: Visualisierung von Herrschaftsanspruch. Die Habsburger und 
Habsburg-Lothringer in Bildern (Angewandte Kulturwissenschaften Wien, Bd. 3), Wien 2005. Da bes. S. 69–82.

Rudolf I.

Kaisersaal

55

Kalsersaal 
  

  
Rudolf |. 

Damit soll nicht behauptet werden, dass (vor allem) die Herrscher des Mittelalters tatsächlich 

so ausgeschen haben, wie sie später dargestellt wurden.°* Auch bei Späteren muss man das 

Wechselspiel von erwünschter herrschaftlicher Erscheinung (also Idealisierung) und Er- 

kennbarkeit bzw. Individualität in die Überlegung miteinbeziehen. Für den zeitgenössischen 

Betrachter war es jedenfalls entscheidend, den jeweiligen Kaiser in seiner herrschaftlichen 

Bedeutung erkennen zu können.” 

Altomonte griff allerdings nicht auf Terzio zurück, sondern benützte jüngere Literatur (die 

ihrerseits teilweise Terzio fortführte) und Gemälde anderer Maler (oder Stiche davon) als 

Vorlagen: Für die Gesichter der Herrscher bis Maximilian benützte er Kupferstiche nach dem 

Fuggerschen „Ehrenspiegel“ von Siegmund von Birken (1668), für die Figuren der Herrscher 

  

34 Schon Schramm weist auf die Schwierigkeit der Quellenlage im Mittelalter hin: „Hier muß nun von vornherein 

gesagt werden, daß denjenigen eine Enttäuschung erwartet, der hofft, aus den frühmittelalterlichen Bildern 

eine auch nur annähernd so deutliche Vorstellung von dem Aussehen der Kaiser zu bekommen, wie sie für uns 

seit der Renaissance (...) selbstverständlich ist.“ (Percy Ernst Schramm, Die deutschen Kaiser und Könige in 

Bildern ihrer Zeit. I. Teil: Bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts (751-1152), Berlin 1928, S. 5). 

35 Zum Herrscherporträt vgl. Theresia Hauenfels: Visualisierung von Herrschaftsanspruch. Die Habsburger und 

Habsburg-Lothringer in Bildern (Angewandte Kulturwissenschaften Wien, Bd. 3), Wien 2005. Da bes. S. 69-82. 

55



und ihre Tracht griff er auf Johann Jakob Schrenck von Notzing (1601), die Stichserie von 
Matthias von Somer sowie die kurz davor erschienene „Politica Austriaca“ des P. Gerardus 
Hilleprand zurück. Die Gesamtanordnung, der Architekturhintergrund, die Darstellung der 
Insignien und Podeste sowie der Ausblick auf historische Szenen ist bei Johannes Adam 
Xaver Schad (Effigies Ducum et Regum Hungariae, 1687) weitgehend vorgebildet. 36 Bei 
jüngeren Herrschern orientierte sich Altomonte an Porträts berühmter Maler wie Tizian 
(Karl V.), Hans von Aachen (Rudolf II.), Van Dyck (Ferdinand III.), Bartholomäus Kilian 
(Leopold I.) und Frans von Stampart (Karl VI.). Das Gebet zum Kruzifix auf dem Bildnis 
von Ferdinand II. ist einem zeitgenössischen Gebetszettel entnommen.37 Die erhaltenen 
Vorzeichnungen belegen die genauen Vorbereitungen Altomontes.38 

Die erwähnten literarischen Quellen finden sich noch heute in der Stiftsbibliothek. Es ist 
anzunehmen, dass der Auftraggeber (der Abt bzw. das Stift) sie dem Künstler für die Arbeit 
im Kaisersaal zur Verfügung gestellt hat. Die Aufgabe an sich war für ihn nichts Neues: 
Schon als Hofmaler König Johann III. Sobieskis hatte er in Warschau Serien von Herr-
scherporträts gemalt. Trotz aller Gebundenheit an die Vorlagen fand Altomonte Raum zu 
persönlichem Ausdruck. Er verfolgte das „barocke Dekorationsprinzip der Einheitlichkeit im 
allgemeinen bei größtmöglicher Varietät im einzelnen“ und wählte aus seinen Vorlagen so 
aus, dass er eine „möglichst große Varietät der Erscheinung“ bieten konnte. 39 Die Wirkung 
der in dunklen, aber leuchtenden Farben gehaltenen Bilder ist im hellen Saal ausgesprochen 
festlich und dekorativ.

Es ist nicht bekannt, ob Altomonte auch die Emblemata und Devisen unter den Bildern selbst 
geschaffen oder einen Fachmann dafür zugezogen hat. Aurenhammer zieht dafür Martino 
Altomontes jüngsten Sohn Franz Lorenz in Erwägung, der Münzschneider und Medailleur 
war,40 laut Allgemeinem Künstlerlexikon heiratet dieser aber 1721 in Wien und arbeitet 
dort „langjährig“ (1716–1726?) als „Eisenschneider“, kommt demnach für die Arbeit in 
Kremsmünster nicht in Frage.41

1.5 Emblemata
Kurzgefasste Lebensregeln oder Wahlsprüche sind mit berühmten Persönlichkeiten schon 

seit der Antike verbunden. Zu den bekanntesten zählt das „Festina lente“ (bzw. auf Grie-
chisch „σπεῦδε βραδέως“) von Kaiser Augustus oder die Sentenz „Vita vigilia est“, die sich 
bei Plinius maior (nat. hist. 1,19) findet. Dieser Brauch setzt sich im Mittelalter fort. Dabei 
bleibt meist die Herkunft dieser Sprüche offen: Haben ihre Träger sie selbst formuliert oder 
gewählt, wurden sie ihnen von Späteren zugeschrieben, handelt es sich in bestimmten Fällen 
ursprünglich vielleicht um einen Schlachtruf, mit dem Ziel, die Anhänger anzuspornen, oder 
hat ein Geschichtsschreiber eine prägnante Äußerung über die Vita geschrieben?

Mit der Renaissance griff zunehmend Interesse an diesen Formulierungen um sich, die (wie 
teilweise auch schon vorher) mit Bildern und manchmal Epigrammen kombiniert wurden. 

36 Nach Hans Aurenhammer: Martino Altomonte. Mit einem Beitrag von Gertrude Aurenhammer „Martino 
Altomonte als Zeichner und Graphiker“. Wien 1965, S. 45, bes. die Fußn. 14–15, in denen sich die genauen 
Quellenangaben für Altomontes Vorlagen finden.

37 Aurenhammer, Altomonte, Fußn. 16 zu S. 45.
38 Aurenhammer, Altomonte, S. 45–46.
39 Aurenhammer, Altomonte, S. 46.
40 Aurenhammer, Altomonte, S. 42. – Er lässt Franz Lorenz auch 1721 die Tochter eines Fleischhauers aus 

Kremsmünster heiraten (ohne Quellenangabe – Auch im Trauungsbuch der Pfarre Kremsmünster findet sich 
dafür kein Hinweis).

41 Altomonte, Franz Lorenz, in: Allgemeines Künstlerlexikon (AKL), Bd. 2, S. 440, Leipzig 1986.

Kaisersaal

5686 

Kalsersaal 

und ihre Tracht griff er auf Johann Jakob Schrenck von Notzing (1601), die Stichserie von 

Matthias von Somer sowie die kurz davor erschienene „Politica Austriaca“ des P. Gerardus 

Hilleprand zurück. Die Gesamtanordnung, der Architekturhintergrund, die Darstellung der 

Insignien und Podeste sowie der Ausblick auf historische Szenen ist bei Johannes Adam 

Xaver Schad (Effigies Ducum et Regum Hungariae, 1687) weitgehend vorgebildet. °° Bei 

jüngeren Herrschern orientierte sich Altomonte an Porträts berühmter Maler wie Tizian 

(Karl V.), Hans von Aachen (Rudolf II.), Van Dyck (Ferdinand II.), Bartholomäus Kilian 

(Leopold I.) und Frans von Stampart (Karl VI.). Das Gebet zum Kruzifix auf dem Bildnis 

von Ferdinand II. ist einem zeitgenössischen Gebetszettel entnommen.” Die erhaltenen 

Vorzeichnungen belegen die genauen Vorbereitungen Altomontes.°® 

Die erwähnten literarischen Quellen finden sich noch heute in der Stiftsbibliothek. Es ist 

anzunehmen, dass der Auftraggeber (der Abt bzw. das Stift) sie dem Künstler für die Arbeit 

im Kaisersaal zur Verfügung gestellt hat. Die Aufgabe an sich war für ihn nichts Neues: 

Schon als Hofmaler König Johann III. Sobieskis hatte er in Warschau Serien von Herr- 

scherporträts gemalt. Trotz aller Gebundenheit an die Vorlagen fand Altomonte Raum zu 

persönlichem Ausdruck. Er verfolgte das „barocke Dekorationsprinzip der Einheitlichkeit im 

allgemeinen bei größtmöglicher Varietät im einzelnen“ und wählte aus seinen Vorlagen so 

aus, dass er eine „möglichst große Varietät der Erscheinung“ bieten konnte. ° Die Wirkung 

der in dunklen, aber leuchtenden Farben gehaltenen Bilder ist im hellen Saal ausgesprochen 

festlich und dekorativ. 

Es ist nicht bekannt, ob Altomonte auch die Emblemata und Devisen unter den Bildern selbst 

geschaffen oder einen Fachmann dafür zugezogen hat. Aurenhammer zieht dafür Martino 

Altomontes jüngsten Sohn Franz Lorenz in Erwägung, der Münzschneider und Medailleur 

war,‘ laut Allgemeinem Künstlerlexikon heiratet dieser aber 1721 in Wien und arbeitet 

dort „langjährig“ (1716-1726?) als „Eisenschneider“, kommt demnach für die Arbeit in 

Kremsmünster nicht in Frage.“' 

1.5 Emblemata 
Kurzgefasste Lebensregeln oder Wahlsprüche sind mitberühmten Persönlichkeiten schon 

seit der Antike verbunden. Zu den bekanntesten zählt das „Festina lente“ (bzw. auf Grie- 

chisch „oneöde Ppadcwc“) von Kaiser Augustus oder die Sentenz „Vita vigilia est“, die sich 

bei Plinius maior (nat. hist. 1,19) findet. Dieser Brauch setzt sich im Mittelalter fort. Dabei 

bleibt meist die Herkunft dieser Sprüche offen: Haben ihre Träger sie selbst formuliert oder 

gewählt, wurden sie ihnen von Späteren zugeschrieben, handelt es sich inbestimmten Fällen 

ursprünglich vielleicht um einen Schlachtruf, mit dem Ziel, die Anhänger anzuspornen, oder 

hat ein Geschichtsschreiber eine prägnante Äußerung über die Vita geschrieben? 

Mit der Renaissance griff zunehmend Interesse an diesen Formulierungen um sich, die (wie 

teilweise auch schon vorher) mit Bildern und manchmal Epigrammen kombiniert wurden. 

36 Nach Hans Aurenhammer: Martino Altomonte. Mit einem Beitrag von Gertrude Aurenhammer „Martino 

Altomonte als Zeichner und Graphiker“. Wien 1965, S. 45, bes. die Fußn. 14-15, in denen sich die genauen 

Quellenangaben für Altomontes Vorlagen finden. 

37 Aurenhammer, Altomonte, Fußn. 16 zu S. 45. 

38 Aurenhammer, Altomonte, S. 45-46. 

39 Aurenhammer, Altomonte, S. 46. 

40 Aurenhammer, Altomonte, S. 42. — Er lässt Franz Lorenz auch 1721 die Tochter eines Fleischhauers aus 

Kremsmünster heiraten (ohne Quellenangabe —- Auch im Trauungsbuch der Pfarre Kremsmünster findet sich 

dafür kein Hinweis). 

41 Altomonte, Franz Lorenz, in: Allgemeines Künstlerlexikon (AKL), Bd. 2, S. 440, Leipzig 1986.



Das Entstehungsjahr der neuen Kunstgattung des Emblems ist 1531, als die Erstausgabe 
von Andrea Alciatis Emblematum liber von Heinrich Steyner in Augsburg herausgegeben 
wurde. Der deutsche Humanist Konrad Peutinger ließ Epigramme, die Alciati aus dem 
Griechischen ins Lateinische übersetzt und 1529 in Basel ediert hatte, mit Holzdrucken und 
Überschriften versehen neu herausgeben, sodass die neue Form nun aus drei Teilen bestand: 
Überschrift, Bild und poetischer Text (Lemma, Icon und Epigramm).42

Nach der Definition des Reallexikons zur Deutschen Kunstgeschichte ist ein Emblem ein 
mixtum compositum aus Devise und Icon, wozu noch ein Epigramm gehören kann.43 Die 
Devise (griech. λῆμμα, lat. vocalium signum oder inscriptio, ital. motto) ist eine kurze lateini-
sche, seltener auch griechische Formulierung, die eine ethische Forderung, eine Lebensregel 
oder einen Wahlspruch enthält. Das Icon (griech. εἰκών, lat. pictura) ist der bildliche Teil 
des Emblems, für den es keine klaren Vorgaben gibt. Das Epigramm (griech. ἐπίγραμμα, 
auch lat. subscriptio) hat die Aufgabe, die Kombination von Lemma und Icon zu erklären.

Bei Wolfgang Kilian44 findet sich 1623 erstmals in einer Habsburger-Genealogie die Kom-
bination von Devise, Icon und Kaiserbild, wie sie später in Bamberg oder in Kremsmünster 
zur Raumgestaltung verwendet wurde.45

Die neue Kunstgattung brachte bis ins 18. Jahrhundert hinein (zumindest) fast 2000 Buchtitel 
hervor.46 Dann aber erlosch das Interesse daran. Abgesehen von Auflistungen und Nachdru-
cken alter Emblem-Bücher findet sich daher nach 1800 keine Literatur, die ausführlicher 
auf einzelne kaiserliche Devisen einginge (ausgenommen die Buchstabenfolge AEIOV von 
Friedrich IV. und Karls V. Devise „plus ultra“).47 

Die folgende Interpretation der Emblemata und Devisen aus dem Kaisersaal ist daher zwangs-
weise unvollständig und muss sich manchmal auf Vermutungen einlassen. Die Kaiserbilder 
werden nicht näher behandelt, es sei denn, es gibt ein historisch interessantes Bild im Bild, 
das eine kurze Erläuterung verdient. Eine historische Würdigung der dargestellten Habs-
burger liegt nicht in der Absicht dieser Arbeit und füllt im Übrigen schon Bibliotheken.48

Die Übersetzungen verantwortet – soweit nicht anders angegeben – der Autor.

42 Der „Emblematum liber“ von 1531 mit Einleitung, Kommentar und englischer Übersetzung der Epigramme 
ist unter folgender Internet-Adresse leicht zugänglich: https://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/emblem.
php?id=A31a001 [26.03.2023].

43 William S. Heckscher / Karl August Wirth: Emblem und Emblembuch. In: RDK, V, 85–258. Im Internet: https://
www.rdklabor.de/wiki/Emblem,_Emblembuch [11.04.2023].

44 Wolfgang Kilian: Serenissimorvm Avstriæ Dvcvm, Archidvcvm, Regvm, Imperatorvm Genealogia: A Rvdolpho 
I. Habsburgensi, Cæsare, ad Ferdinandvm II. Rom. Imp. semper Augustum, &c. Augustæ Vindelicorum: 
sumptibus Wolfgangi Kiliani. typis Lucæ Prætorii Augustani, 1623.

45 Herbst, Ikonologie, S. 242–243.
46 Lieselotte Caithaml: Drei dem habsburgischen Herrscherhaus gewidmete Emblembücher der Grazer Jesuiten aus 

den Jahren 1609, 1618 und 1631, in: Zeitschrift des historischen Vereines für Steiermark (1992), S. 337–353, 
dort: S. 337 (mit Verweis auf Mario Praz: Studies in Seventeenth-Century Imagery, Rom 21975).

47 Eine Auflistung der Habsburger-Devisen bietet W. de Porta: Devisen und Motto der Habsburger, Wien 1887. 
– Gute Hinweise bietet Peter Diem: Wahlsprüche und Sinnsprüche aus Österreichs Geschichte. Im Internet: 
http://peter-diem.at/History/devisen.htm [02.05.2023].

48 Für einen schnellen Überblick eignet sich u.a. Wilhelm Knappich: Die Habsburger-Chronik, Salzburg 1986, 
der zu allen Habsburgerherrschern Kurzbiographien anbietet.

Kaisersaal

57

Kalsersaal 
  

Das Entstehungsjahr der neuen Kunstgattung des Emblems ist 1531, als die Erstausgabe 

von Andrea Alciatis Emblematum liber von Heinrich Steyner in Augsburg herausgegeben 

wurde. Der deutsche Humanist Konrad Peutinger ließ Epigramme, die Alciati aus dem 

Griechischen ins Lateinische übersetzt und 1529 in Basel ediert hatte, mit Holzdrucken und 

Überschriften versehen neu herausgeben, sodass die neue Form nun aus drei Teilen bestand: 

Überschrift, Bild und poetischer Text (Lemma, Icon und Epigramm).”? 

Nach der Definition des Reallexikons zur Deutschen Kunstgeschichte ist ein Emblem ein 

mixtum compositum aus Devise und Icon, wozu noch ein Epigramm gehören kann.“ Die 
Devise (griech. Afjuuo, lat. vocalium signum oder inscriptio, ital. motto) ist eine kurze lateini- 

sche, seltener auch griechische Formulierung, die eine ethische Forderung, eine Lebensregel 

oder einen Wahlspruch enthält. Das Icon (griech. eik@v, lat. pictura) ist der bildliche Teil 

des Emblems, für den es keine klaren Vorgaben gibt. Das Epigramm (griech. Ertypauno, 

auch lat. subscriptio) hat die Aufgabe, die Kombination von Lemma und Icon zu erklären. 

Bei Wolfgang Kilian“ findet sich 1623 erstmals in einer Habsburger-Genealogie die Kom- 
bination von Devise, Icon und Kaiserbild, wie sie später in Bamberg oder in Kremsmünster 

zur Raumgestaltung verwendet wurde.“ 

Die neue Kunstgattung brachte bis ins 18. Jahrhundert hinein (zumindest) fast 2000 Buchtitel 

hervor.“° Dann aber erlosch das Interesse daran. Abgesehen von Auflistungen und Nachdru- 

cken alter Emblem-Bücher findet sich daher nach 1800 keine Literatur, die ausführlicher 

auf einzelne kaiserliche Devisen einginge (ausgenommen die Buchstabenfolge AEIOV von 

Friedrich IV. und Karls V. Devise „plus ultra“).* 

Die folgende Interpretation der Emblemata und Devisen aus dem Kaisersaal ist daher zwangs- 

weise unvollständig und muss sich manchmal auf Vermutungen einlassen. Die Kaiserbilder 

werden nicht näher behandelt, es sei denn, es gibt ein historisch interessantes Bild im Bild, 

das eine kurze Erläuterung verdient. Eine historische Würdigung der dargestellten Habs- 

burger liegt nicht in der Absicht dieser Arbeit und füllt im Übrigen schon Bibliotheken.“ 

Die Übersetzungen verantwortet — soweit nicht anders angegeben - der Autor. 

  
42 Der „Emblematum liber“ von 1531 mit Einleitung, Kommentar und englischer Übersetzung der Epigramme 

ist unter folgender Internet-Adresse leicht zugänglich: https://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/emblem. 

php?id=A31a001 [26.03.2023]. 
43 William S. Heckscher / Karl August Wirth: Emblem und Emblembuch. In: RDK, V, 85-258. Im Internet: https // 

www.rdklabor.de/wiki/Emblem, Emblembuch [11.04.2023]. 

44 Wolfgang Kilian: Serenissimorvm Avstrie Dvevm, Archidvcvm, Regvm, Imperatorvm Genealogia: ARvdolpho 

I. Habsburgensi, Cxsare, ad Ferdinandvm II. Rom. Imp. semper Augustum, &c. August Vindelicorum: 

sumptibus Wolfgangi Kiliani. typis Luc& Prtorii Augustani, 1623. 

45 Herbst, Ikonologie, S. 242-243. 

46 Lieselotte Caithaml: Drei dem habsburgischen Herrscherhaus gewidmete Emblembücher der Grazer Jesuiten aus 

den Jahren 1609, 1618 und 1631, in: Zeitschrift des historischen Vereines für Steiermark (1992), S. 337-353, 

dort: S. 337 (mit Verweis auf Mario Praz: Studies in Seventeenth-Century Imagery, Rom ?1975). 

47 Eine Auflistung der Habsburger-Devisen bietet W. de Porta: Devisen und Motto der Habsburger, Wien 1887. 

- Gute Hinweise bietet Peter Diem: Wahlsprüche und Sinnsprüche aus Österreichs Geschichte. Im Internet: 

http://peter-diem.at/History/devisen.htm [02.05.2023]. 

48 Für einen schnellen Überblick eignet sich u.a. Wilhelm Knappich: Die Habsburger-Chronik, Salzburg 1986, 

der zu allen Habsburgerherrschern Kurzbiographien anbietet. 

87



2. Kaiserbilder, Devisen und Icones

2.1 Rudolf I. (reg. 1273–1291)  
Nördliche Schmalseite, Eingangswand 
Maße: 3,30 x 1,60 m

Devise im Kaisersaal: VTRVM LVBET – Was (von beiden) beliebt.

Emblem: Geharnischter Arm, Faustkolben und Ölzweig haltend.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt von Rudolf I. mit Reichskrone auf dem Haupt, Reichsapfel 
in der linken Hand, Kruzifix in der rechten Hand. Rechts im Hintergrund sieht man Rudolf, 
der sein Pferd einem Priester mit dem Allerheiligsten überlässt. Links unten bezeichnet 
„Martino Altomonte F: 1721.“ Wie schon oben erwähnt, ist das Bild durch Positionierung 
und Umrahmung besonders hervorgehoben.

Das Kruzifix in der rechten Hand verweist auf die Wahl Rudolfs zum deutschen König, wie 
sie in der „Continuatio Altahensis“49 geschildert ist: Rudolf habe von den Fürsten sofort 
den Treueeid eingefordert, da aber kein Szepter vorhanden war, hätten sich diese zuerst 
geweigert. Er habe dann das Kreuz ergriffen und gesagt: „Ecce signum, in quo nos et totus 
mundus est redemptus; et hoc signo utamur loco sceptri.“ (Das ist das Zeichen, in dem wir 
und die ganze Welt erlöst wurden; dieses wollen wir an Stelle des Szepters verwenden). Es 
ist eine der Erzählungen, die Rudolfs Frömmigkeit betonen.

Auch das Bild im Bild weist in dieselbe Richtung: Rudolf überlässt sein Pferd einem 
Priester mit dem Allerheiligsten. Vielfach dargestellt und literarisch verarbeitet50 gehört 
diese Darstellung zu den bekanntesten Erzählungen über Rudolf I. Als erster erzählte sie 
um 1340 Johannes von Winterthur,51 bald wurde sie immer detaillierter ausgeschmückt: 
Graf Rudolf kam mit seinem Gefolge zu einem Wildbach; dort stand ein Priester mit dem 
Altarssakrament und wagte es nicht, den reißenden Bach zu überschreiten. Da sprang der 
Graf von seinem Pferd und ließ den Priester über das Wasser reiten. Als dieser das Pferd 
dem Grafen zurückgeben wollte, sagte Rudolf, er sei unwürdig, jemals wieder jenes Pferd 
zu besteigen, das den Schöpfer getragen habe. Kurz darauf kam Graf Rudolf zu einem Ein-
siedler und dieser weissagte ihm, ihm werde hohe Ehre zuteilwerden, weil er dem heiligen 
Sakrament Ehrfurcht erwiesen habe. So stellt die Geschichte eine unmittelbare Beziehung 
zwischen Rudolfs Frömmigkeit und seiner Wahl zum König her.

Interpretation:
Harnisch, Faustkolben und Ölzweig: In der Hand des Herrschers liegen Krieg und Frieden. 

Wann aber ist Krieg gerechtfertigt oder sogar unabwendbar, unter welchen Bedingungen 
kann Frieden herrschen? Antworten findet der mittelalterliche Herrscher in Denkmustern, 
die auf die Antike zurückgehen.

Die Formulierung der Devise erinnert an einen Bericht bei Livius, wo eine römische Ge-
sandtschaft den Karthagern wegen der Einnahme der Stadt Sagunt durch Hannibal im Jahre 

49 Die Continuatio Altahensis ist eine Fortsetzung der Annalen des Hermann von Niederaltaich, publiziert in den 
Monumenta Germaniae Historica: Ph. Jaffé (MGH SS, 17), 1861, 408–416, dort S. 408.

50 Vgl. z.B. Schillers „Der Graf von Habsburg“.
51 Friedrich Baethgen / Carl Brun (Hrsg.): Chronica Iohannis Vitodurani (MGH SS rer. Germ.N.S. 3), 1924, S. 

21.

Kaisersaal

5858 

Kalsersaal 

2. Kaiserbilder, Devisen und Icones 

2.1 Rudolf I. (reg. 1273-1291) 

Nördliche Schmalseite, Eingangswand 

Maße: 3,30 x 1,60 m 

Devise im Kaisersaal: VTRVM LVBET - Was (von beiden) beliebt. 

Emblem: Geharnischter Arm, Faustkolben und Ölzweig haltend. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt von Rudolf I. mit Reichskrone auf dem Haupt, Reichsapfel 

in der linken Hand, Kruzifix in der rechten Hand. Rechts im Hintergrund sieht man Rudolf, 

der sein Pferd einem Priester mit dem Allerheiligsten überlässt. Links unten bezeichnet 

„Martino Altomonte F: 1721.“ Wie schon oben erwähnt, ist das Bild durch Positionierung 

und Umrahmung besonders hervorgehoben. 

Das Kruzifix in der rechten Hand verweist auf die Wahl Rudolfs zum deutschen König, wie 

sie in der „Continuatio Altahensis““ geschildert ist: Rudolf habe von den Fürsten sofort 

den Treueeid eingefordert, da aber kein Szepter vorhanden war, hätten sich diese zuerst 

geweigert. Er habe dann das Kreuz ergriffen und gesagt: „Ecce signum, in quo nos et totus 

mundus est redemptus; et hoc signo utamur loco sceptri.“ (Das ist das Zeichen, in dem wir 

und die ganze Welt erlöst wurden; dieses wollen wir an Stelle des Szepters verwenden). Es 

ist eine der Erzählungen, die Rudolfs Frömmigkeit betonen. 

Auch das Bild im Bild weist in dieselbe Richtung: Rudolf überlässt sein Pferd einem 

Priester mit dem Allerheiligsten. Vielfach dargestellt und literarisch verarbeitet? gehört 

diese Darstellung zu den bekanntesten Erzählungen über Rudolf I. Als erster erzählte sie 

um 1340 Johannes von Winterthur,°' bald wurde sie immer detaillierter ausgeschmückt: 

Graf Rudolf kam mit seinem Gefolge zu einem Wildbach; dort stand ein Priester mit dem 

Altarssakrament und wagte es nicht, den reißenden Bach zu überschreiten. Da sprang der 

Graf von seinem Pferd und ließ den Priester über das Wasser reiten. Als dieser das Pferd 

dem Grafen zurückgeben wollte, sagte Rudolf, er sei unwürdig, jemals wieder jenes Pferd 

zu besteigen, das den Schöpfer getragen habe. Kurz darauf kam Graf Rudolf zu einem Ein- 

siedler und dieser weissagte ihm, ihm werde hohe Ehre zuteilwerden, weil er dem heiligen 

Sakrament Ehrfurcht erwiesen habe. So stellt die Geschichte eine unmittelbare Beziehung 

zwischen Rudolfs Frömmigkeit und seiner Wahl zum König her. 

Interpretation: 

Harnisch, Faustkolben und Ölzweig: In der Hand des Herrschers liegen Krieg und Frieden. 

Wann aber ist Krieg gerechtfertigt oder sogar unabwendbar, unter welchen Bedingungen 

kann Frieden herrschen? Antworten findet der mittelalterliche Herrscher in Denkmustern, 

die auf die Antike zurückgehen. 

Die Formulierung der Devise erinnert an einen Bericht bei Livius, wo eine römische Ge- 

sandtschaft den Karthagern wegen der Einnahme der Stadt Sagunt durch Hannibal im Jahre 

49 Die Continuatio Altahensis ist eine Fortsetzung der Annalen des Hermann von Niederaltaich, publiziert in den 

Monumenta Germaniae Historica: Ph. Jaffe (MGH SS, 17), 1861, 408-416, dort S. 408. 

50 Vgl. z.B. Schillers „Der Graf von Habsburg“. 

51 Friedrich Baethgen / Carl Brun (Hrsg.): Chronica Iohannis Vitodurani (MGH SS rer. Germ.N.S. 3), 1924, S. 

21.



218 v. Chr. den Krieg in Aussicht stellt: „Vobis bellum et pacem portamus; utrum placet 
sumite“ (Wir bringen Krieg und Frieden; nehmt, was ihr wollt!).52

Aulus Gellius erzählt eine ähnliche Geschichte (oder dieselbe anders): Der römische Feldherr 
Q. Fabius schrieb demnach den Karthagern, er habe ihnen einen Speer (hasta) und einen 
Heroldsstab (caduceus) geschickt, Zeichen für Krieg oder Frieden; sie sollten wählen, was 
von beiden sie lieber wollten (utrum vellent, eligerent).53

Das Imperium und die Macht über Krieg und Frieden gehören in römischer Sicht untrennbar 
zusammen, rechtfertigende Äußerungen finden sich bei vielen antiken und mittelalterlichen 
Autoren, bei Vergil ist diese Vorstellung klassisch formuliert ist: „Tu regere imperio popu-
los, Romane, memento, (hae tibi erunt artes), pacique imponere morem, parcere subiectis 
et debellare superbos.“54

Der Herrscher darf freilich nicht aus Willkür handeln. Das oberste Ziel ist die Sicherung 
des Friedens, der Krieg nur eine Notmaßnahme zu dessen Bewahrung. Im Hintergrund steht 
die Idee des „gerechten Krieges“, die später vor allem bei Cicero ausformuliert wird:55 Der 
Staat – und nur der Staat! – darf nach bestimmten Regeln, falls Verhandlungen zu keinem 
Ergebnis führen, wie ein Richter oder Exekutor auf erlittenes Unrecht reagieren, den ver-
letzten Rechtszustand wiederherstellen (restitutio) und die Wiedergutmachung von Schäden 
einfordern (repetitio). Zugleich gilt aber: Das Ziel muss immer sein, ohne Ungerechtigkeit 
in Frieden zu leben (ut sine iniuria in pace vivatur).

52 Liv. 21,18,13.
53 Aul. Gell. noct. Att. 10,21.
54 Verg. Aen. 6,851–853: Du, Römer, mache es zu deiner Aufgabe, die Völker durch ein Imperium zu regieren 

– dies wird deine Kunst sein – und eine Friedensordnung zu schaffen, die Unterworfenen zu schonen und die 
Überheblichen niederzukämpfen (Übers: Johannes Götte [1994]).

55 De officiis 1,11,34 ff. und De re publica 3,34,35.

Kaisersaal

59

Kaisersaal 
  

218 v. Chr. den Krieg in Aussicht stellt: „Vobis bellum et pacem portamus; utrum placet 

sumite“ (Wir bringen Krieg und Frieden: nehmt, was ihr wollt!).°? 

Aulus Gellius erzählt eine ähnliche Geschichte (oder dieselbe anders): Der römische Feldherr 

Q. Fabius schrieb demnach den Karthagern, er habe ihnen einen Speer (hasta) und einen 

Heroldsstab (caduceus) geschickt, Zeichen für Krieg oder Frieden; sie sollten wählen, was 

von beiden sie lieber wollten (utrum vellent, eligerent).°° 

Das Imperium und die Macht über Krieg und Frieden gehören in römischer Sicht untrennbar 

zusammen, rechtfertigende Äußerungen finden sich bei vielen antiken und mittelalterlichen 

Autoren, bei Vergil ist diese Vorstellung klassisch formuliert ist: „Tu regere imperio popu- 

los, Romane, memento, (hae tibi erunt artes), pacique imponere morem, parcere subiectis 

et debellare superbos.“°* 

Der Herrscher darf freilich nicht aus Willkür handeln. Das oberste Ziel ist die Sicherung 

des Friedens, der Krieg nur eine Notmaßnahme zu dessen Bewahrung. Im Hintergrund steht 

die Idee des „gerechten Krieges“, die später vor allem bei Cicero ausformuliert wird:°° Der 

Staat — und nur der Staat! — darf nach bestimmten Regeln, falls Verhandlungen zu keinem 

Ergebnis führen, wie ein Richter oder Exekutor auf erlittenes Unrecht reagieren, den ver- 

letzten Rechtszustand wiederherstellen (restitutio) und die Wiedergutmachung von Schäden 

einfordern (repetitio). Zugleich gilt aber: Das Ziel muss immer sein, ohne Ungerechtigkeit 

in Frieden zu leben (ut sine iniuria in pace vivatur). 

  
52 Liv. 21,18,13. 
53 Aul. Gell. noct. Att. 10,21. 

54 Verg. Aen. 6,851-853: Du, Römer, mache es zu deiner Aufgabe, die Völker durch ein Imperium zu regieren 

— dies wird deine Kunst sein — und eine Friedensordnung zu schaffen, die Unterworfenen zu schonen und die 

Überheblichen niederzukämpfen (Übers: Johannes Götte [1994]). 

55 De ofäciis 1,11,34 ff. und Dere publica 3,34,35. 

    59



Augustinus übernimmt die römische Vorstellung, schärft in manchen Punkten nach und wird 
(auch diesbezüglich) prägend fürs Mittelalter. Unter anderem formuliert er, dass ein Krieg 
nur dann gerecht sein kann, wenn er der Wiederherstellung eines gerechten Friedens dient 
(iustus finis). Es geht nicht um die Vernichtung des Gegners, sondern um ein zukünftiges 
Leben in Frieden, 56 der für ihn das höchste irdische Gut ist.57

Während die Verantwortung für Krieg und Frieden bei Cicero noch beim Staat im Allgemei-
nen liegt, geht sie später auf die Kaiser (oder die sonstigen Herrscher) über, deren Macht 
im Mittelalter durch das Gottesgnadentum weiter überhöht wird.

Der Herrscher darf aber nicht nur auf äußere Bedrohung reagieren, er muss sein Land 
vorausschauend schützen. Das meint das Sprichwort „Si vis pacem, para bellum“ (Willst 
du Frieden, bereite dich auf den Krieg vor). Ähnliches findet man schon bei Plato, Cicero 
oder Cornelius Nepos.58 Eine Formulierung, die dem Sprichwort sehr nahekommt, findet 
sich um 400 n. Chr. beim römischen Militärschriftsteller Vegetius: „Qui desiderat pacem, 
bellum praeparat“ („Wer Frieden wünscht, bereitet Krieg vor“).59

2.2. Albrecht I. (reg. 1298–1308)  
Westliche Längsseite  
Maße: 3,30 x 1,20 m

Devise im Kaisersaal: FVGAM VICTORIA NESCIT – Der Sieg kennt kein Zurückweichen.

56 Aug. civ. 15,4: Bellum suscipitur, ut pax habeatur (Krieg wird begonnen, um Frieden zu haben).
57 Aug. civ. 19,11: Tantum est enim pacis bonum, ut etiam in rebus terrenis atque mortalibus nihil gratius soleat 

audiri, nihil desiderabilius concupisci, nihil postremo possit melius inveniri. (Das Gut des Friedens ist derart 
groß, dass auch im Bereich der irdischen und vergänglichen Dinge nichts lieber gehört, nichts sehnlicher begehrt 
und letztendlich auch nichts Besseres gefunden werden kann. – Übers: Wilhelm Thimme [2007]).

58 z.B. Nepos, Epaminondas 5,4.
59 Vegetius, De re militari, Vorw. zum 3. Buch.

Kaisersaal

6060 

Kaisersaal 

Augustinus übernimmt die römische Vorstellung, schärft in manchen Punkten nach und wird 

(auch diesbezüglich) prägend fürs Mittelalter. Unter anderem formuliert er, dass ein Krieg 

nur dann gerecht sein kann, wenn er der Wiederherstellung eines gerechten Friedens dient 

(iustus finis). Es geht nicht um die Vernichtung des Gegners, sondern um ein zukünftiges 

Leben in Frieden, °° der für ihn das höchste irdische Gut ist.°” 

Während die Verantwortung fürKrieg und Frieden bei Cicero noch beim Staat im Allgemei- 

nen liegt, geht sie später auf die Kaiser (oder die sonstigen Herrscher) über, deren Macht 

im Mittelalter durch das Gottesgnadentum weiter überhöht wird. 

Der Herrscher darf aber nicht nur auf äußere Bedrohung reagieren, er muss sein Land 

vorausschauend schützen. Das meint das Sprichwort „Si vis pacem, para bellum“ (Willst 

du Frieden, bereite dich auf den Krieg vor). Ähnliches findet man schon bei Plato, Cicero 

oder Cornelius Nepos.°® Eine Formulierung, die dem Sprichwort schr nahekommt, findet 

sich um 400 n. Chr. beim römischen Militärschriftsteller Vegetius: „Qui desiderat pacem, 

bellum praeparat“ („Wer Frieden wünscht, bereitet Krieg vor“). 

2.2. Albrecht |. (reg. 1298-1308) 
Westliche Längsseite 
Maße: 3,30 x 1,20 m 

Devise im Kaisersaal: FVGAM VICTORIA NESCIT - Der Sieg kennt kein Zurückweichen. 

56 Aug. civ. 15,4: Bellum suscipitur, ut pax habeatur (Krieg wird begonnen, um Frieden zu haben). 

57 Aug. civ. 19,11: Tantum est enim pacis bonum, ut etiam in rebus terrenis atque mortalibus nihil gratius soleat 

audiri, nihil desiderabilius concupisci, nihil postremo possit melius inveniri. (Das Gut des Friedens ist derart 

groß, dass auch im Bereich der irdischen und vergänglichen Dinge nichts lieber gehört, nichts sehnlicher begehrt 

und letztendlich auch nichts Besseres gefunden werden kann. — Übers: Wilhelm Thimme [2007]). 

58 z.B. Nepos, Epaminondas 5,4. 

59 Vegetius, De re militari, Vorw. zum 3. Buch. 

 



Wahlspruch: Quod optimum, idem iucundissimum – Das Beste ist gleichzeitig das 
Angenehmste.

Sowohl Devise als auch Wahlspruch gelten als erfunden.60 Gelegentlich wird Albert I. auch 
die Devise von Albert II. („Tolle moras“) zugeschrieben (z.B. im Kaisersaal von Bamberg).

Emblem: Zwei Arme, ein römisches Feldzeichen gegen fünf Lanzenspitzen haltend.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Reichskrone auf dem Haupt und Szepter in 
der linken Hand.

Interpretation:
Das Bild bringt zum Ausdruck, dass auch eine zahlenmäßig unterlegene Einheit gegen 

eine militärische Übermacht siegen kann (1 Feldzeichen gegen 5 Lanzenspitzen), wenn 
sie ausreichend Mut beweist. Nicht zufällig handelt es sich um ein römisches Feldzeichen 
(signum). Als Symbole für ihren Kampfesmut führten die Legionen der römischen Republik 
auf ihren signa Tiersymbole (Eber, Stiere, Wölfe usw.), später wurden diese durch den Adler 
(aquila) ersetzt. In der Kaiserzeit übernahmen die Römer außerdem den draco, einen stili-
sierten Drachenkopf. Wie diese Raubtiere also sollten die Soldaten kämpfen, ohne an Flucht 
zu denken. Vielleicht will das Bild auch berühmte Szenen aus der römischen Geschichte 
in Erinnerung rufen, wo durch den Mut einzelner eine feindliche Übermacht ins Wanken 
gebracht wurde, wie etwa bei der Verteidigung von Capua gegen Hannibal: Drei römische 
Offiziere warfen nacheinander ihre Feldzeichen mitten unter die punische Übermacht und 
rissen durch ihren Angriff die ganze Legion mit, sodass die Feinde zurückgeschlagen wer-
den konnten.61

2.3 Albrecht II. (reg. 1438–1439)  
Östliche Längsseite  
Maße: 3,30 x 1,20 m

Devise im Kaisersaal: TOLLE MORAS – unverzüglich, ohne Aufschub.

Weitere Devisen: 

Amicus optima vitae possessio – Ein Freund ist des Lebens bestes Gut.62

Integer vitae scelerisque purus – Rein im Leben und frei von Schuld (Kaisersaal Bamberg, 
Horaz c. 1,22).

Emblem: Geharnischter Arm, einen Wurfpfeil abschießend.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt, rudolfinische Hauskrone auf dem Haupt, Feldherrenstab in 
der rechten Hand, links lehnt er auf dem Reichsapfel, sein Blick fällt Richtung Rudolf I.

60 So Alphons Lhotsky: Geschichte Österreichs seit der Mitte des 13. Jahrhunderts (1281–1358), Wien 1967, S. 
43. – Erstmalige Zuschreibung durch Ottavio da Strada: De vitiis imperatorum, Frankfurt 1615, S. 449.

61 Valerius Maximus 3,2,20.
62 Austria-Forum: https://austria-forum.org/af/AustriaWiki/Albrecht_II._%28HRR%29 bzw. Wikipedia-Art. 

Albrecht II (HRR) [beides 25.04.2023].

Kaisersaal

61

Kalsersaal 
  

Wahlspruch: Quod optimum, idem iucundissimum — Das Beste ist gleichzeitig das 

Angenehnmste. 

Sowohl Devise als auch Wahlspruch gelten als erfunden.‘ Gelegentlich wird Albert I. auch 

die Devise von Albert II. („Tolle moras“) zugeschrieben (z.B. im Kaisersaal von Bamberg). 

Emblem: Zwei Arme, ein römisches Feldzeichen gegen fünf Lanzenspitzen haltend. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Reichskrone auf dem Haupt und Szepter in 

der linken Hand. 

Interpretation: 

Das Bild bringt zum Ausdruck, dass auch eine zahlenmäßig unterlegene Einheit gegen 

eine militärische Übermacht siegen kann (1 Feldzeichen gegen 5 Lanzenspitzen), wenn 

sie ausreichend Mut beweist. Nicht zufällig handelt es sich um ein römisches Feldzeichen 

(signum). Als Symbole für ihren Kampfesmut führten die Legionen der römischen Republik 

auf ihren signa Tiersymbole (Eber, Stiere, Wölfe usw.), später wurden diese durch den Adler 

(aquila) ersetzt. In der Kaiserzeit übernahmen die Römer außerdem den draco, einen stili- 

sierten Drachenkopf. Wie diese Raubtiere also sollten die Soldaten kämpfen, ohne an Flucht 

zu denken. Vielleicht will das Bild auch berühmte Szenen aus der römischen Geschichte 

in Erinnerung rufen, wo durch den Mut einzelner eine feindliche Übermacht ins Wanken 

gebracht wurde, wie etwa bei der Verteidigung von Capua gegen Hamnibal: Drei römische 

Offiziere warfen nacheinander ihre Feldzeichen mitten unter die punische Übermacht und 

rissen durch ihren Angriff die ganze Legion mit, sodass die Feinde zurückgeschlagen wer- 

den konnten.°' 

2.3 Albrecht Il. (reg. 1438-1439) 
Östliche Längsseite 
Maße: 3,30 x 1,20 m 

Devise im Kaisersaal: TOLLE MORAS - unverzüglich, ohne Aufschub. 

Weitere Devisen: 

Amicus optima vitae possessio — Ein Freund ist des Lebens bestes Gut.°? 

Integer vitae scelerisque purus — Rein im Leben und frei von Schuld (Kaisersaal Bamberg, 

Horaz c. 1,22). 

Emblem: Geharnischter Arm, einen Wurfpfeil abschießend. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt, rudolfinische Hauskrone auf dem Haupt, Feldherrenstab in 

der rechten Hand, links lehnt er auf dem Reichsapfel, sein Blick fällt Richtung Rudolf 1. 

  
60 So Alphons Lhotsky: Geschichte Österreichs seit der Mitte des 13. Jahrhunderts (1281-1358), Wien 1967, S. 

43. - Erstmalige Zuschreibung durch Ottavio da Strada: De vitiis imperatorum, Frankfurt 1615, S. 449. 

61 Valerius Maximus 3,2,20. 

62 Austria-Forum: https://austria-forum.org/af/AustriaWiki/Albrecht_II._%28HRR%29 bzw. Wikipedia-Art. 

Albrecht II (HRR) [beides 25.04.2023]. 

61



Interpretation:
Tolle moras ist den Pharsalia von Marcus Annaeus Lucanus entnommen. Dort heißt es: 

„Tolle moras, semper nocuit differre paratis“ (Handle unverzüglich, Vorbereitetes aufzuschie-
ben bringt immer Schaden).63 Die personifizierte Roma (Stadt Rom) erscheint Caesar in der 
Nacht, warnt ihn vor den Schrecken des Krieges und versucht, ihn davon abzuhalten, den 
Fluss Rubicon zu überqueren. Vergeblich! Ein gewisser Curio feuert ihn noch an, Richtung 
Rom zu marschieren und die Macht zu ergreifen.

Mag Lucanus vielleicht auch die militärische Kraft Caesars bewundert haben, ist diese 
Aufforderung doch eingebettet in eine unverhohlene Kritik des Krieges und seiner Gräuel. 
Dieser Hintergrund wird dem Emblematiker (oder gar dem Kaiser) vielleicht nicht bewusst 
gewesen sein, sehr wohl aber dem gebildeten Betrachter.

Sehr nahe an der Formulierung ist auch Silius Italicus, wo sich in seinem Epos Punica 
folgender Vers findet: „Pelle moras; brevis est magni fortuna favoris“ (frei: Zögere nicht, 
kurz nur bietet sich die Chance auf großen Ruhm). Die Göttin Juno, immer schon Feindin 
der Römer, wie die Aeneis lehrt, treibt Hannibal an, den Krieg zu eröffnen.64

Vielleicht steht hinter der Formulierung auch die Vorstellung des Kairos, der personifizierten 
guten Gelegenheit. Diese Gottheit wurde als eilender nackter Jüngling mit Flügeln an den 
Knöcheln und langen Locken an Stirn und Schläfen dargestellt. Sein Hinterkopf ist kahl, 

63 Lucan. Phars. 1,281.
64 Sil. Pun. 4,732.

Kaisersaal

62

Kaisersaal 

Interpretation: 

Tolle moras ist den Pharsalia von Marcus Annaeus Lucanus entnommen. Dort heißt es: 

„Tolle moras, semper nocuit differre paratis“ (Handle unverzüglich, Vorbereitetes aufzuschie- 

ben bringt immer Schaden). Die personifizierte Roma (Stadt Rom) erscheint Caesar in der 

Nacht, warnt ihn vor den Schrecken des Krieges und versucht, ihn davon abzuhalten, den 

Fluss Rubicon zu überqueren. Vergeblich! Ein gewisser Curio feuert ihn noch an, Richtung 

Rom zu marschieren und die Macht zu ergreifen. 

Mag Lucanus vielleicht auch die militärische Kraft Caesars bewundert haben, ist diese 

Aufforderung doch eingebettet in eine unverhohlene Kritik des Krieges und seiner Gräuel. 

Dieser Hintergrund wird dem Emblematiker (oder gar dem Kaiser) vielleicht nicht bewusst 

gewesen sein, sehr wohl aber dem gebildeten Betrachter. 

Sehr nahe an der Formulierung ist auch Silius Italicus, wo sich in seinem Epos Punica 

folgender Vers findet: „Pelle moras; brevis est magni fortuna favoris“ (frei: Zögere nicht, 

kurz nur bietet sich die Chance auf großen Ruhm). Die Göttin Juno, immer schon Feindin 

der Römer, wie die Acneis lehrt, treibt Hannibal an, den Krieg zu eröffnen.‘* 

Vielleicht steht hinter der Formulierung auch die Vorstellung des Kairos, der personifizierten 

guten Gelegenheit. Diese Gottheit wurde als eilender nackter Jüngling mit Flügeln an den 

Knöcheln und langen Locken an Stirn und Schläfen dargestellt. Sein Hinterkopf ist kahl, 

63 Lucan. Phars. 1,281. 

64 Sil. Pun. 4,732. 

e
n
 

ei 

‚ 

b 
' 

62  



man muss sofort zupacken, wenn er vorbeihuscht, von hinten ist er nicht mehr zu fassen.65 
Die Redensart „Die Gelegenheit beim Schopf packen“ geht auf diese Darstellung des Gottes 
zurück.66

In dieser Weise versteht auch Florens Schonhooven die Devise, wenn er mit Berufung auf 
Plutarch zur Interpretation eine Geschichte über Alexander dem Großen anführt. Dieser sei 
gefragt worden, wie er in so kurzer Zeit die Welt erobert habe. Alexanders Antwort: „οὐδέν 
ἀναβαλλόμενος, id est nihil cunctando aut differendo“, auf Deutsch: Indem er nie gezögert 
und nie etwas aufgeschoben habe.67 

Bei Manilius begegnet die Vorstellung in einem medizinischen Kontext: „Mora saepe ma-
lorum dat causas“ (Ein zu später Eingriff lässt die Übel anwachsen).68

Der Dichter Ovid wendet das Konzept schließlich auf den Liebeskummer an; wer den 
rechten Zeitpunkt in der Beziehung vorbeigehen lässt, um Schluss zu machen, muss damit 
rechnen, dass sich das seelische Leiden verschlimmert: „Principiis obsta, sero medicina 
paratur, cum mala per longas invaluere moras.“ („Wehret den Anfängen, zu spät wird das 
Heilmittel zubereitet, wenn erst das Übel durch zu langes Zuwarten stark geworden ist).69

2.4 Friedrich III. (IV.)70 (reg. 1452–1493)  
Westliche Längsseite  
Maße: 3,30 x 1,70 m

Devise im Kaisersaal: HIC REGIT ILLE TVETVR - Dieser regiert, jener schützt.

Emblem: Offenes Buch auf Dreifuß, ein ausgestreckter Arm setzt ein Schwert mit dem 
Knauf auf das offene Buch auf.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, rudolfinische Hauskrone auf dem Haupt und 
Szepter in der linken Hand, Reichsapfel im Hintergrund.

Andere Devisen bzw. Sprüche: 

Nulla virtus sine certamine – Keine Tugend ohne Kampf (Kaisersaal Bamberg).

65 Poseidippos von Pella (3. Jh. v. Chr.) hat in seinen Epigrammen einen Dialog mit Kairos verfasst. Er bezieht 
sich dabei laut Pausanias auf eine Darstellung des Kairos durch den Bildhauer Lysippos in Olympia: „Wer 
bist du? – Ich bin Kairos, der alles bezwingt! – Warum läufst du auf Zehenspitzen? – Ich, der Kairos, laufe 
unablässig. – Warum hast du Flügel am Fuß? – Ich fliege wie der Wind. – Warum trägst du in deiner Hand ein 
spitzes Messer? – Um die Menschen daran zu erinnern, dass ich spitzer bin als ein Messer. – Warum fällt dir eine 
Haarlocke in die Stirn? – Damit mich ergreifen kann, wer mir begegnet. – Warum bist du am Hinterkopf kahl? 
– Wenn ich mit fliegendem Fuß erst einmal vorbeigeglitten bin, wird mich auch keiner von hinten erwischen, 
so sehr er sich auch bemüht. – Und wozu schuf euch der Künstler? – Euch Wanderern zur Belehrung.“ – Übers. 
Johannes Gründel, Art. Kairos. In: Lexikon für Theologie und Kirche. Bd 5. Freiburg 1996, Sp. 1129–1131, 
ebd. – Das griechische Original des Textes findet sich in der Anthologia Graeca, XVI, 275 (Anthologia Graeca, 
Griechisch-Deutsch hrsg. von Hermann Beckby, München 1958).

66 Lutz Röhrich: Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten (Herder Spektrum 4800, Bd. 2), Freiburg u.a. 1999, 
S. 558.

67 Emblemata Florentii Schoonhovii I. C. Goudani: Partim Moralia partim etiam Civilia; cum latiori eorundem 
ejusdem Auctoris interpretatione; accedunt et alia quædam Poëmatia in alijs Poëmatum suorum libris non 
contenta, Goudae 1618, S. 88.

68 Manilius, Astronomica 4,575.
69 Ovid, Remedia amoris 91–92.
70 Er selbst nannte sich Friedrich III. und schloss mit dieser Zählung direkt an die Hohenstaufer an, wobei er 

seinen Urgroßonkel Friedrich den Schönen außer Acht ließ.

Kaisersaal

63

Kalsersaal 
  

man muss sofort zupacken, wenn er vorbeihuscht, von hinten ist er nicht mehr zu fassen.°° 

Die Redensart „Die Gelegenheit beim Schopf packen“ geht auf diese Darstellung des Gottes 

zurück.‘® 

In dieser Weise versteht auch Florens Schonhooven die Devise, wenn er mit Berufung auf 

Plutarch zur Interpretation eine Geschichte über Alexander dem Großen anführt. Dieser sei 

gefragt worden, wie er in so kurzer Zeit die Welt erobert habe. Alexanders Antwort: „oböEv 

avoßorıröuevog, id est nihil cunctando aut differendo“, auf Deutsch: Indem er nie gezögert 

und nie etwas aufgeschoben habe.” 

Bei Manilius begegnet die Vorstellung in einem medizinischen Kontext: „Mora saepe ma- 

lorum dat causas“ (Ein zu später Eingriff lässt die Übel anwachsen).‘® 

Der Dichter Ovid wendet das Konzept schließlich auf den Liebeskummer an; wer den 

rechten Zeitpunkt in der Beziehung vorbeigehen lässt, um Schluss zu machen, muss damit 

rechnen, dass sich das seelische Leiden verschlimmert: „Principiis obsta, sero medicina 

paratur, cum mala per longas invaluere moras.“ („Wehret den Anfängen, zu spät wird das 

Heilmittel zubereitet, wenn erst das Übel durch zu langes Zuwarten stark geworden ist).°® 

2.4 Friedrich Ill. (IV.)’° (reg. 1452-1493) 
Westliche Längsseite 

Maße: 3,30 x 1,70 m 

Devise im Kaisersaal: HIC REGIT ILLE TVETVR - Dieser regiert, jener schützt. 

Emblem: Offenes Buch auf Dreifuß, ein ausgestreckter Arm setzt ein Schwert mit dem 

Knauf auf das offene Buch auf. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, rudolfinische Hauskrone auf dem Haupt und 

Szepter in der linken Hand, Reichsapfel im Hintergrund. 

Andere Devisen bzw. Sprüche: 

Nulla virtus sine certamine - Keine Tugend ohne Kampf (Kaisersaal Bamberg). 

  

65 Poseidippos von Pella (3. Jh. v. Chr.) hat in seinen Epigrammen einen Dialog mit Kairos verfasst. Er bezieht 

sich dabei laut Pausanias auf eine Darstellung des Kairos durch den Bildhauer Lysippos in Olympia: „Wer 

bist du? - Ich bin Kairos, der alles bezwingt! — Warum läufst du auf Zehenspitzen? - Ich, der Kairos, laufe 

unablässig. - Warum hast du Flügel am Fuß? - Ich fliege wie der Wind. — Warum trägst du in deiner Hand ein 

spitzes Messer? - Um die Menschen daran zu erinnern, dass ich spitzer bin als ein Messer. - Warum fällt dir eine 

Haarlocke in die Stirn? - Damit mich ergreifen kann, wer mir begegnet. - Warum bist du am Hinterkopf kahl? 

— Wenn ich mit fliegendem Fuß erst einmal vorbeigeglitten bin, wird mich auch keiner von hinten erwischen, 

so sehr er sich auch bemüht. - Und wozu schuf euch der Künstler? - Euch Wanderern zur Belehrung.“ - Übers. 

Johannes Gründel, Art. Kairos. In: Lexikon für Theologie und Kirche. Bd 5. Freiburg 1996, Sp. 1129-1131, 

ebd. - Das griechische Original des Textes findet sich in der Anthologia Graeca, XV], 275 (Anthologia Graeca, 

Griechisch-Deutsch hrsg. von Hermann Beckby, München 1958). 

66 Lutz Röhrich: Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten (Herder Spektrum 4800, Bd. 2), Freiburg u.a. 1999, 

8.558. 
67 Emblemata Florentii Schoonhovii I. C. Goudani: Partim Moralia partim etiam Civilia, cum latiori eorundem 

ejusdem Auctoris interpretatione;, accedunt et alia quedam Po&matia in alijs Po&matum suorum libris non 

contenta, Goudae 1618, S. 88. 

68 Manilius, Astronomica 4,575. 

69 Ovid, Remedia amoris 91-92. 

70 Er selbst nannte sich Friedrich III. und schloss mit dieser Zählung direkt an die Hohenstaufer an, wobei er 

seinen Urgroßonkel Friedrich den Schönen außer Acht ließ. 

63



Telum virtus facit – Die Tapferkeit macht [aus allem] eine Waffe.71

AEIOV: Einen besonderen Platz nimmt die bekannte Vokalfolge AEIOV ein, die zahlreiche 
Deutungen erfahren hat (Alphons Lhotsky führt ca. 90 der über 300 bekannten Deutungen 
an!)72 und die Kaiser Friedrich III./IV. gleichsam als sein Markenzeichen verwendete: Sie 
findet sich auf fast allen Gegenständen, die dem Kaiser gehörten, aber auch an zahlreichen 
Bauwerken in Wien, Wiener Neustadt und Graz sowie in literarischen Quellen. Lange schien 
das Notizbuch des Herrschers den Schlüssel für das Rätsel anzubieten, dort findet sich näm-
lich die Auflösung: „Als erdreich ist Österreich underthan“, bzw. „Austrie est imperare orbi 
universo.“73 Neues Licht auf diese Frage versuchte kürzlich Konstantin Moritz Langmaier 
zu werfen, der zu beweisen versucht, dass die einzige richtige Auflösung folgende ist: Amor 
Electis Iniustis Ordinor Ultor“ (frei übersetzt: „Geliebt von den Erwählten, gefürchtet von 
den Ungerechten“). Auch diese Version findet sich im Notizbuch, war aber ausradiert worden 
und deshalb lange schwer lesbar.74

Als eigentliche Devise des Kaisers begegnet im Übrigen häufig „Rerum irrecuperabilium 
summa felicitas est oblivio“ (das höchste Glück ist das Vergessen der unwiederbringlichen 
Dinge. – Vgl. Johann Strauß: „Glücklich ist, wer vergisst …“). Sie findet sich ebenfalls im 
Notizbuch, aber beispielsweise auch im Festsaal des Stiftes Ossiach und auf einer Steintafel 
in einer Ecke im zweiten Innenhof des „Alten Schlosses“ von Laxenburg. Diese Devise 

71 Bei Lazarus Brunetti: Austria Imperans Seu Imperatorum Ac Germaniae Regum Ex Serenissima Domo Austriaca 
Elogia Serenissimo Et Augusto Romanorum Regi Josepho Primo, Augustae Vindelicorum 1689; üblicherweise 
ist es das Symbolum seines Vaters Ernst.

72 Alphons Lhotsky: AEIOV. Die „Devise“ Kaiser Friedrichs III. und sein Notizbuch. In: Das Haus Habsburg. Hrsg. 
von Hans Wagner u. Heinrich Koller: Aufsätze und Vorträge, Bd. 2, Wien 1971, S. 119–222, dort S. 172–177.

73 Karl Vocelka/Lynne Heller: Die private Welt der Habsburger. Leben und Alltag einer Familie, Graz 1998, S. 
219. Vgl. aber die kritischen Bemerkungen von Lhotsky zu dieser Deutung (Lhotsky, AEIOV, S. 180–181)!

74 Konstantin Moritz Langmaier: Zur Devise Kaiser Friedrichs III. (1415–1493), in: Zeitschrift des historischen 
Vereines für Steiermark, Graz 2022, S. 7–32. – Diese Stelle kannte auch schon Lhotsky (AEIOV, S. 181–183), 
hielt aber einen gewissen Nicolaus Petschacher aus Krain für den Autor dieser Deutung, die Deutung selbst für 
eine unter vielen. 

Kaisersaal

6464 

Kaisersaal 

Telum virtus facit —- Die Tapferkeit macht [aus allem] eine Waffe.”' 

AEIOV: Einen besonderen Platz nimmt die bekannte Vokalfolge AEIOV ein, die zahlreiche 

Deutungen erfahren hat (Alphons Lhotsky führt ca. 90 der über 300 bekannten Deutungen 

an!)’? und die Kaiser Friedrich III./TV. gleichsam als sein Markenzeichen verwendete: Sie 

findet sich auf fast allen Gegenständen, die dem Kaiser gehörten, aber auch an zahlreichen 

Bauwerken in Wien, Wiener Neustadt und Graz sowie in literarischen Quellen. Lange schien 

das Notizbuch des Hertschers den Schlüssel für das Rätsel anzubieten, dort findet sich näm- 

lich die Auflösung: „Als erdreich ist Österreich underthan“, bzw. „Austrie est imperare orbi 

universo.“’® Neues Licht auf diese Frage versuchte kürzlich Konstantin Moritz Langmaier 
zu weıfen, der zu beweisen versucht, dass die einzige richtige Auflösung folgende ist: Amor 

Electis Iniustis Ordinor Ultor“ (frei übersetzt: „Geliebt von den Erwählten, gefürchtet von 

den Ungerechten“). Auch diese Version findet sich im Notizbuch, war aber ausradiert worden 

und deshalb lange schwer lesbar.’* 

Als eigentliche Devise des Kaisers begegnet im Übrigen häufig „‚Rerum irrecuperabilium 

summa felicitas est oblivio“ (das höchste Glück ist das Vergessen der unwiederbringlichen 

Dinge. - Vgl. Johann Strauß: „Glücklich ist, wer vergisst ...“). Sie findet sich ebenfalls im 

Notizbuch, aber beispielsweise auch im Festsaal des Stiftes Ossiach und auf einer Steintafel 

in einer Ecke im zweiten Innenhof des „Alten Schlosses“ von Laxenburg. Diese Devise 

71 BeiLazarus Brunetti: Austria Imperans Seu Imperatorum Ac Germaniae Regum Ex Serenissima Domo Austriaca 

Elogia Serenissimo Et Augusto Romanorum Regi Josepho Primo, Augustae Vindelicorum 1689; üblicherweise 

ist es das Symbolum seines Vaters Ernst. 

72  Alphons Lhotsky: AEIOV. Die „Devise“ Kaiser Friedrichs II. und sein Notizbuch. In: Das Haus Habsburg. Hrsg. 

von Hans Wagner u. Heinrich Koller: Aufsätze und Vorträge, Bd. 2, Wien 1971, S. 119-222, dort S. 172-177. 

73 Karl Vocelka/Lynne Heller: Die private Welt der Habsburger. Leben und Alltag einer Familie, Graz 1998, S. 

219. Vgl. aber die kritischen Bemerkungen von Lhotsky zu dieser Deutung (Lhotsky, AEIOV, S. 180-181)! 

74 Konstantin Moritz Langmaier: Zur Devise Kaiser Friedrichs II. (1415-1493), in: Zeitschrift des historischen 

Vereines für Steiermark, Graz 2022, S. 7-32. - Diese Stelle kannte auch schon Lhotsky (AEIOV, S. 181-183), 

hielt aber einen gewissen Nicolaus Petschacher aus Krain für den Autor dieser Deutung, die Deutung selbst für 

eine unter vielen. 

 



lehnt sich an Senecas „iniuriarium remedium est oblivio“ (Heilmittel für Unrecht ist das 
Vergessen) an.75

Interpretation:
Das Buch regiert, das Schwert schützt. Welches Buch? Ein erster Gedanke: Das Gesetz-

buch. Im Stiegenhaus des Wiener Justizpalastes sitzt Iustitia mit Schwert und Buch. Jen-
seits der Mythologie ist es der Staat, der dem Recht notfalls mit Gewalt zur Durchsetzung 
verhelfen muss. Das würde in diesem Fall bedeuten: Die Gesetze schützen die Ordnung, 
der Kaiser setzt die Gesetze durch. 

Diese Deutung kann sich auf antike Traditionen berufen: Für Plato kann ein Staat ohne 
Gesetze nicht funktionieren, und schon Hesiod schrieb: „Dazu ward ja den Herrschern 
Verstand, dass jedem Gekränkten / In der Versammlung sie wüssten Ersatz vollauf zu erwir-
ken“.76 Da es zu diesem Zeitpunkt bekanntlich keine Trennung von Exekutive, Legislative 
und Judikative gab, war der Monarch auch oberster Richter. Steht der Kaiser über dem 
Gesetz oder ist er daran gebunden? Für einen christlichen Kaiser sollte jedenfalls gelten, 
was Ambrosius an Kaiser Valentinianus geschrieben hat: „Was du anderen vorgeschrieben 
hast, hast du auch dir vorgeschrieben: Denn der Kaiser bringt die Gesetze ein, die er selbst 
als erster einhalten soll“.77

Vielleicht aber sollte man mit Ernst Kantorowicz78 in dem Buch eher ein Symbol für die 
Wissenschaften und Künste sehen: Für ihn charakterisieren Bild und Devise Friedrich III./
IV. schon als typischen Herrscher der Renaissance, dessen virtus darin besteht, sowohl ein 
Mensch der Tat als auch der Bildung zu sein und in diesem Sinne mit Schwert und Buch seine 
Länder zu regieren. Er verweist auch auf eine andere Darstellung in den „Symbola heroica“ 
des Claude Paradin79 mit dem Motto „Ex vtroque Caesar“ (durch beides Herrscher), wo 
Caesar bzw. der Kaiser breitbeinig über der Weltkugel steht und in seinen Händen Schwert 
und Buch emporhält. Waffen und Wissen: Auf beides muss sich der Herrscher verstehen, 
beides sind komplementäre Mittel der Machtausübung. 

Diese Deutung wird durch eine etwas jüngere Darstellung bei Gabriel Rollenhagen80 be-
stätigt: Das Bild zeigt den Herrscher mit Schwert und Buch, das Motto lautet wieder „in 
utroque Caesar“ (durch beides Herrscher), im Text heißt es: „Artibus ac Armis ab utrisque ego 
Caesar in orbe dicor, erunt artes armaque noster amor“ (Durch beides, Wissen und Waffen, 
werde ich Herrscher in der Welt genannt, den Wissenschaften und dem Kriegshandwerk 
gilt meine Liebe).

75 Seneca, Ep. 94,28.
76 Hesiod, Theogonia, V. 88–89: τούνεκα γὰρ βασιλῆες ἐχέφρονες, οὕνεκα λαοῖς / βλαπτομένοις ἀγορῆφι μετάτροπα 

ἔργα τελεῦσι / ῥηιδίως, … – Übersetzung nach H.Gebhardt bearbeitet von E.Gottwein.
77 Ambrosius, ep. 21: Quod praescripsisti aliis, praescripsisti et tibi: Leges enim imperator fert, quas primus ipse 

custodiat.
78 Ernst Kantorowicz: On Transformations of Apolline Ethics, in: Selected Studies, Locus Valley, NY, 1965, S. 

399–408.
79 Paradin, Claude: Symbola heroica. Devises héroiques, Antverpiae: Ex officina C. Plantini, MDLXVII [1567], 

dort S. 284.
80 Gabriel Rollenhagen: Nucleus emblematum selectissimorum: quae Itali vulgo impresas vocant: priuata industria, 

studio singulari, vndiq[ue] conquisitus, non paucis venustis inuentionibus auctus, additis carminib[us] illustratus, 
Köln 1611, S. 115.

Kaisersaal

65

Kalsersaal 
  

lehnt sich an Senecas „iniuriarium remedium est oblivio“ (Heilmittel für Unrecht ist das 

Vergessen) an.’® 

Interpretation: 

Das Buch regiert, das Schwert schützt. Welches Buch? Ein erster Gedanke: Das Gesetz- 

buch. Im Stiegenhaus des Wiener Justizpalastes sitzt Tustitia mit Schwert und Buch. Jen- 

seits der Mythologie ist es der Staat, der dem Recht notfalls mit Gewalt zur Durchsetzung 

verhelfen muss. Das würde in diesem Fall bedeuten: Die Gesetze schützen die Ordnung, 

der Kaiser setzt die Gesetze durch. 

Diese Deutung kann sich auf antike Traditionen berufen: Für Plato kann ein Staat ohne 

Gesetze nicht funktionieren, und schon Hesiod schrieb: „Dazu ward ja den Herrschern 

Verstand, dass jedem Gekränkten / In der Versammlung sie wüssten Ersatz vollauf zu erwir- 

ken“.’° Da es zu diesem Zeitpunkt bekanntlich keine Trennung von Exekutive, Legislative 

und Judikative gab, war der Monarch auch oberster Richter. Steht der Kaiser über dem 

Gesetz oder ist er daran gebunden? Für einen christlichen Kaiser sollte jedenfalls gelten, 

was Ambrosius an Kaiser Valentinianus geschrieben hat: „Was du anderen vorgeschrieben 

hast, hast du auch dir vorgeschrieben: Denn der Kaiser bringt die Gesetze ein, die er selbst 

als erster einhalten soll“.’7 

Vielleicht aber sollte man mit Ernst Kantorowicz’® in dem Buch eher ein Symbol für die 

Wissenschaften und Künste schen: Für ihn charakterisieren Bild und Devise Friedrich II./ 

IV. schon als typischen Herrscher der Renaissance, dessen virtus darin besteht, sowohl ein 

Mensch der Tat als auch der Bildung zu sein und in diesem Sinne mit Schwert und Buch seine 

Länder zu regieren. Er verweist auch auf eine andere Darstellung in den „Symbola heroica“ 

des Claude Paradin’® mit dem Motto „Ex vtroque Caesar“ (durch beides Herrscher), wo 

Caesar bzw. der Kaiser breitbeinig über der Weltkugel steht und in seinen Händen Schwert 

und Buch emporhält. Waffen und Wissen: Auf beides muss sich der Herrscher verstehen, 

beides sind komplementäre Mittel der Machtausübung. 

Diese Deutung wird durch eine etwas jüngere Darstellung bei Gabriel Rollenhagen?® be- 

stätigt: Das Bild zeigt den Herrscher mit Schwert und Buch, das Motto lautet wieder „in 

utroque Caesar“ (durch beides Herrscher), im Text heißt es: „Artibus ac Armis ab utrisque ego 

Caesar in orbe dicor, erunt artes armaque noster amor“ (Durch beides, Wissen und Waffen, 

werde ich Herrscher in der Welt genannt, den Wissenschaften und dem Kriegshandwerk 

gilt meine Liebe). 

  
75 Seneca, Ep. 94,28. 

76 Hesiod, Theogonia, V. 88-89: tobvexa yap Baoıhfisg Exeppovss, obvexaAaots/ PAartousvors dyopfipi HETÜTPONG. 

Epya teredor / Pmıöiog, ... — Übersetzung nach H.Gebhardt bearbeitet von E.Gottwein. 

77 Ambrosius, ep. 21: Quod praescripsisti aliis, praescripsisti et tibi: Leges enim imperator fert, quas primus ipse 

custodiat. 

78 Ernst Kantorowicz: On Transformations of Apolline Ethics, in: Selected Studies, Locus Valley, NY, 1965, S. 

399-408. 
79 Paradin, Claude: Symbola heroica. Devises heroiques, Antverpiae: Ex oflicina C. Plantini, MDLXVI [1567], 

dort S. 284. 

80 GabrielRollenhagen: Nucleus emblematum selectissimorum: quae Itali vulgo impresas vocant: priuata industria, 

studio singulari, vndiq[ue] conquisitus, non paucis venustis inuentionibus auctus, additis carminib[us] illustratus, 

Köln 1611, S. 115. 

65



2.5 Maximilian I. (reg. 1508–1519)  
Westliche Längsseite  
Maße: 3,30 x 1,70 m

Devise im Kaisersaal: PER TOT DISCRIMINA – Durch so viele Schwierigkeiten.

Weitere Devise: Tene mensuram et respice finem – Halte Maß und bedenke das Ende 
(Kaisersaal Frankfurt am Main).

Emblem: Rad mit Schwertern und Streitkolben, darüber Reichsapfel, darunter Granatapfel.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Reichskrone auf dem Haupt, Szepter in der 
rechten Hand, links dahinter auf einem Polster der Reichsapfel, auf den er mit seiner Hand 
deutet, rechts im Hintergrund die Szene: Maximilian auf der Martinswand kniend.

Bild im Bild: Im Jahre 1484 war Kaiser Maximilian der Überlieferung nach auf Jagd in 
der Martinswand. Bei der Verfolgung einer Gams verstieg er sich in der Felswand, sodass 
er weder vor noch zurück konnte und nur auf einem schmalen Felsvorsprung Halt fand. 
Zwei Tage und zwei Nächte harrte er dort aus. Am dritten Tag wurde er auf wundersame 
Weise von einem Bauernjungen gerettet, welcher ihn über einen Jägersteig ins Tal führte. 
Mit Jubel wurde der Kaiser im Tal vom Volk empfangen. Der Retter verschwand daraufhin 
spurlos im dichten Gedränge des Volkes.81

Interpretation:
Das Emblem zeigt den Reichsapfel, eine Weltkugel mit aufgesetztem Kreuz (Globus cru-

ciger). Er ist ein Symbol für die Weltherrschaft des Kaisers, das Kreuz zeigt das Bekenntnis 
zum christlichen Glauben.

Das Rad ist eine uralte Metapher für die conditio humana (die menschliche Existenz), 
die die Unsicherheit und Wechselhaftigkeit des Lebens ins Bild setzt. Weithin bekannt ist 
heute das Rad der Fortuna aus den Carmina Burana von Carl Orff. Im Codex Buranus, 
jener Handschrift, die die Carmina Burana enthält, findet sich eine Miniatur, die das Rad 
der Fortuna darstellt: Die Schicksalsgöttin sitzt als Imperatrix mundi (Gebieterin der Welt) 
in der Radmitte. Auf dem Radkranz sind Aufstieg, Inthronisierung und Fall eines Königs 
dargestellt. Die einzelnen Schicksalsstationen sind durch Beischriften erklärt: regnabo 
(ich werde König sein); regno (ich herrsche); regnavi (ich habe regiert, ich habe die Krone 
verloren); sum sine regno (ich habe keine Macht mehr). Auf Maximilians Rad allerdings 
sind nur Schwerter und Streitkolben, sein Schicksal also hält nichts als eine Folge von 
kriegerischen Auseinandersetzungen bereit und entspricht insofern inhaltlich der Devise 
„per tot discrimina“.

Die Symbolik des Granatapfels ist vielschichtig. Er ist ein Symbol für Leben und Fruchtbar-
keit, aber auch für Macht (ähnlich dem Reichsapfel) und (in Erinnerung an den Persepho-
ne-Mythos) für den Tod. Weil die süßen Kerne durch eine harte Schale geschützt sind oder 
bittere und süße Kerne sich mischen, weist er außerdem darauf hin, dass es im Leben nichts 

81 Internetquelle: Art. Kaiser-Maximilians-Grotte (https://de.wikipedia.org/wiki/Kaiser-Maximilians-Grotte) 
[25.04.2023].

Kaisersaal

6666 

Kalsersaal 

2.5 Maximilian I. (reg. 1508-1519) 
Westliche Längsseite 
Maße: 3,30 x 1,70 m 

Devise im Kaisersaal: PER TOT DISCRIMINA - Durch so viele Schwierigkeiten. 

Weitere Devise: Tene mensuram et respice finem — Halte Maß und bedenke das Ende 

(Kaisersaal Frankfurt am Main). 

Emblem: Rad mit Schwertern und Streitkolben, darüber Reichsapfel, darunter Granatapfel. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Reichskrone auf dem Haupt, Szepter in der 

rechten Hand, links dahinter auf einem Polster der Reichsapfel, auf den er mit seiner Hand 

deutet, rechts im Hintergrund die Szene: Maximilian auf der Martinswand Kniend. 

Bild im Bild: Im Jahre 1484 war Kaiser Maximilian der Überlieferung nach auf Jagd in 

der Martinswand. Bei der Verfolgung einer Gams verstieg er sich in der Felswand, sodass 

er weder vor noch zurück konnte und nur auf einem schmalen Felsvorsprung Halt fand. 

Zwei Tage und zwei Nächte harrte er dort aus. Am dritten Tag wurde er auf wundersame 

Weise von einem Bauernjungen gerettet, welcher ihn über einen Jägersteig ins Tal führte. 

Mit Jubel wurde der Kaiser im Tal vom Volk empfangen. Der Retter verschwand daraufhin 

spurlos im dichten Gedränge des Volkes.®' 

Interpretation: 

Das Emblem zeigt den Reichsapfel, eine Weltkugel mit aufgesetztem Kreuz (Globus cru- 

ciger). Er ist ein Symbol für die Weltherrschaft des Kaisers, das Kreuz zeigt das Bekenntnis 

zum christlichen Glauben. 

Das Rad ist eine uralte Metapher für die conditio humana (die menschliche Existenz), 

die die Unsicherheit und Wechselhaftigkeit des Lebens ins Bild setzt. Weithin bekannt ist 

heute das Rad der Fortuna aus den Carmina Burana von Carl Orff. Im Codex Buranus, 

jener Handschrift, die die Carmina Burana enthält, findet sich eine Miniatur, die das Rad 

der Fortuna darstellt: Die Schicksalsgöttin sitzt als Imperatrix mundi (Gebieterin der Welt) 

in der Radmitte. Auf dem Radkranz sind Aufstieg, Inthronisierung und Fall eines Königs 

dargestellt. Die einzelnen Schicksalsstationen sind durch Beischriften erklärt: regnabo 

(ich werde König sein); regno (ich herrsche); regnavi (ich habe regiert, ich habe die Krone 

verloren); sum sine regno (ich habe keine Macht mehr). Auf Maximilians Rad allerdings 

sind nur Schwerter und Streitkolben, sein Schicksal also hält nichts als eine Folge von 

kriegerischen Auseinandersetzungen bereit und entspricht insofern inhaltlich der Devise 

„per tot discrimina“. 

Die Symbolik des Granatapfels ist vielschichtig. Er ist ein Symbol für Leben und Fruchtbar- 

keit, aber auch für Macht (ähnlich dem Reichsapfel) und (in Erinnerung an den Persepho- 

ne-Mythos) für den Tod. Weil die süßen Kerne durch eine harte Schale geschützt sind oder 

bittere und süße Kerne sich mischen, weist er außerdem darauf hin, dass es im Leben nichts 

81 Internetquelle: Art. Kaiser-Maximilians-Grotte (https://de.wikipedia.org/wiki/Kaiser-Maximilians-Grotte) 

[25.04.2023].



Gutes ohne Übel, nichts Süßes ohne Bitteres gibt (so in zwei Emblemen mit Granatäpfeln: 
sunt mala mixta bonis; und: et dulciter acre temperabis).82 

Das Attribut des Granatapfels verwendet Dürer in seiner Darstellung der Ehrenpforte und 
des Triumphzuges von Kaiser Maximilian I. sowie auf dem wohl bekanntesten Bild des 
Kaisers, das Dürer von ihm in dessen Todesjahr 1519 gemalt hat: Dort hält der Kaiser ei-
nen teilweise aufgeschlitzten Granatapfel in der linken Hand. Dieses Bild hängt heute im 
Kunsthistorischen Museum in Wien, auf dessen Internetseite sich der folgende interessante 
Hinweis findet: „Einer alten Überlieferung zufolge soll die Frucht an die 1492 erfolgte 
Eroberung Granadas durch Ferdinand von Aragon, den Schwiegervater seines Sohnes Phi-
lipp, erinnern.“83 Die Reconquista, die Rückeroberung der Iberischen Halbinsel, endet am 
2. Jänner 1492 mit der Übergabe der Schlüssel der Alhambra von Granada an die „katholi-
schen Könige“, die spanischen Monarchen Isabella I. von Kastilien und Ferdinand II. von 
Aragón. Granada aber trägt einen teilweise aufgeschlitzten Granatapfel im Wappen. Auch 
das Wappen von Spanien zeigt nach wie vor dieses Symbol. Maximilian hat noch erlebt, 
dass sein Nachfolger Karl V. 1516 als Carlos I. der erste König von Spanien (genauer: der 
Königreiche von Kastilien, León und Aragón in Personalunion) wurde und damit die Früchte 
von Maximilians Heiratspolitik ernten konnte.

Die Devise „Per tot discrimina“ ist unschwer als Vergil-Zitat erkennbar. Aeneas, der mit 
wenigen Gefährten dem Untergang Trojas und zuletzt auch einem fürchterlichen Sturm 
entronnen ist, versucht die Seinen zu ermutigen: „Schweres habt ihr erduldet. Ein Gott 
wird auch dieses beenden. / ( … ) Rafft denn zusammen den Mut! Lasst fahren Angst und 
Betrübnis! / ( … ) Durch ein Wechselgeschick, so manchen Wandel der Dinge (per varios 
casus, per tot discrimina rerum) / Streben wir Latium zu …“84 Einige Verse später wird 

82 Über das Symbol des Granatapfels s. Rafael Garcia Mahiques: Flora Emblematica. Aproximacion descriptiva 
del codigo iconico (tesis doctoral), Valencia 1990/91, ab S. 274. Die Zitate s. dort S. 285–287.

83 Guido Messling [26.6.2017], Internetseite: https://www.khm.at/objektdb/detail/617/ [08.05.2023].
84 Vergil, Aen. 1,200 ss. – Übers. Emil Staiger (Vergil: Aeneis, dtv 2150, München 1985 – Unveränderter Nachdruck 

der Artemis-Ausgabe von 1981).

Kaisersaal

67

Kaisersaal 
  

Gutes ohne Übel, nichts Süßes ohne Bitteres gibt (so in zwei Emblemen mit Granatäpfeln: 

sunt mala mixta bonis; und: et dulciter acre temperabis).?? 

Das Attribut des Granatapfels verwendet Dürer in seiner Darstellung der Ehrenpforte und 

des Triumphzuges von Kaiser Maximilian I. sowie auf dem wohl bekanntesten Bild des 

Kaisers, das Dürer von ihm in dessen Todesjahr 1519 gemalt hat: Dort hält der Kaiser ei- 

nen teilweise aufgeschlitzten Granatapfel in der linken Hand. Dieses Bild hängt heute im 

Kunsthistorischen Museum in Wien, auf dessen Internetseite sich der folgende interessante 

Hinweis findet: „Einer alten Überlieferung zufolge soll die Frucht an die 1492 erfolgte 

Eroberung Granadas durch Ferdinand von Aragon, den Schwiegervater seines Sohnes Phi- 

lipp, erinnern.“®° Die Reconquista, die Rückeroberung der Iberischen Halbinsel, endet am 

2. Jänner 1492 mit der Übergabe der Schlüssel der Alhambra von Granada an die „katholi- 

schen Könige“, die spanischen Monarchen Isabella I. von Kastilien und Ferdinand II. von 

Aragön. Granada aber trägt einen teilweise aufgeschlitzten Granatapfel im Wappen. Auch 

das Wappen von Spanien zeigt nach wie vor dieses Symbol. Maximilian hat noch erlebt, 

dass sein Nachfolger Karl V. 1516 als Carlos I. der erste König von Spanien (genauer: der 

Königreiche von Kastilien, Leön und Aragön in Personalunion) wurde und damit die Früchte 

von Maximilians Heiratspolitik ernten konnte. 

Die Devise „Per tot discrimina“ ist unschwer als Vergil-Zitat erkennbar. Acneas, der mit 

wenigen Gefährten dem Untergang Trojas und zuletzt auch einem fürchterlichen Sturm 

entronnen ist, versucht die Seinen zu ermutigen: „Schweres habt ihr erduldet. Ein Gott 

wird auch dieses beenden. / ( ... ) Rafft denn zusammen den Mut! Lasst fahren Angst und 

Betrübnis! / (.... ) Durch ein Wechselgeschick, so manchen Wandel der Dinge (per varios 

casus, per tot discrimina rerum) / Streben wir Latium zu ...“°* Einige Verse später wird 
  

82 Über das Symbol des Granatapfels s. Rafael Garcia Mahiques: Flora Emblematica. Aproximacion descriptiva 

del codigo iconico (tesis doctoral), Valencia 1990/91, ab S. 274. Die Zitate s. dort S. 285-287. 

83 Guido Messling [26.6.2017], Internetseite: https://www.khm. at/objektdb/detail/617/ [08.05.2023]. 

84  Vergil, Aen. 1,200 ss. - Übers. Emil Staiger (Vergil: Aeneis, dtv 2150, München 1985 - Unveränderter Nachdruck 

der Artemis-Ausgabe von 1981). 

  67



ihm Venus erscheinen, seinem Bemühen trotz vieler Rückschläge letztlich Erfolg und für 
seine Nachfolger Herrschaft „ohne Grenzen in Zeiten und Räumen, also eine Herrschaft 
ohne Ende“ verleihen.85

Maximilian kannte mit Sicherheit diesen Kerntext des römischen Selbstverständnisses, da 
er gute Lehrer hatte und humanistisch gebildet war. So wie das Schicksalsrad für den „pius 
Aeneas“ vielerei „discrimina“ bereithielt, erging es auch Maximilian in seinem privaten und 
politschen Leben. Es wäre interessant herauszufinden, ab wann diese Devise in Verwendung 
war und in welchem Ausmaß sich Maximilian mit dieser und vielleicht auch mit Aeneas, 
um dessen Worte es sich ja handelt, identifiziert hat.

2.6 Karl V. (reg. 1520-1556)  
Westliche Längsseite  
Maße: 3,30 x 1,50 m

Devise im Kaisersaal: PLVS VLTRA - über alle Grenzen hinaus.

Emblem: Die Säulen des Herkules.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, in der rechten Hand ein Szepter, rechts im 
Hintergrund die rudolfinische Hauskrone und der Reichsapfel, links ein Löwe, Szene links 
im Hintergrund: Die Seeschlacht von Tunis.

Bild im Bild: Im Juni 1535 stach Kaiser Karl V. mit einer Flotte von 400 Schiffen und über 
30.000 Soldaten von Sardinien aus in See, mit dem Ziel, das von den Osmanen besetzte Tunis 
zu erobern. Durch die Kontrolle der nordafrikanischen Küste sollte den Osmanen der Zugriff 
auf das westliche Mittelmeer unmöglich gemacht werden. Um die Ereignisse des Feldzuges 
und seinen erhofften Sieg in allen Details der Nachwelt zu überliefern, hatte Karl V. neben 
Historikern und Dichtern auch seinen Hofmaler Jan Cornelisz Vermeyen als Begleiter und 
Berichterstatter ausgewählt. Elf Jahre später, 1546, erhielt dieser den Auftrag, Vorlagen für 
zwölf monumentale Tapisserien mit Darstellungen des Feldzuges anzufertigen.86 Zehn der 
zwölf Originaltapisserien werden heute im Patrimonio Nacional in Madrid aufbewahrt. Die 
Kartons können im Kunsthistorischen Museum in Wien besichtigt werden.

Interpretation:
Über die Devise „plus ultra“ sind seit der Renaissance und bis zum heutigen Tag zahlreiche 

Interpretationen und wissenschaftliche Artikel verfasst worden. Einige Fakten sind unstrittig: 
Mit den „Säulen des Herakles“ ist das Ende der bewohnbaren und mit Schiffen befahrbaren 
Welt im Westen gemeint. Das geht zurück auf den antiken Mythos von Herakles: Dieser 
habe die Säulen an der Meerenge von Gibraltar oder in Cádiz (antik: Gades) aufgerichtet, 
um seine siegreiche Reise dorthin und die erfolgreiche Erledigung seiner 12 Arbeiten für 
König Eurystheus zu feiern. Zahlreiche antike Autoren nehmen darauf Bezug,87 Seit der 
Renaissance war es auch opinio communis, dass auf diesen Säulen geschrieben stand: „non 
plus ultra“ (hier geht es nicht weiter). So lag es nahe, anzunehmen, das Motto Karls V. sei 
diesem angeblich antiken Spruch entgegengesetzt, indem das „non“ weggelassen wurde. Eine 

85 imperium sine fine, V. 1,278–279.
86 Internetquelle: KHM Wien (https://press.khm.at/fileadmin/_migrated/downloads/Tunis_PT_dt_03.pdf) 

[25.04.2023].
87 Ausführlichste Zusammenstellung solcher Textstellen bei Adolf Schulten: Fontes Hispaniae Antiquae, Barcelona 

1925. Beispiele: Herodot 2,33 und 4,8 oder Strabo. 1,4,5 und 3,5,5–6.

Kaisersaal

6868 

Kalsersaal 

ihm Venus erscheinen, seinem Bemühen trotz vieler Rückschläge letztlich Erfolg und für 

seine Nachfolger Herrschaft „ohne Grenzen in Zeiten und Räumen, also eine Herrschaft 

ohne Ende“ verleihen. 

Maximilian kannte mit Sicherheit diesen Kerntext des römischen Selbstverständnisses, da 

er gute Lehrer hatte und humanistisch gebildet war. So wie das Schicksalsrad für den „pius 

Aeneas“ vielerei „discrimina“ bereithielt, erging es auch Maximilian in seinem privaten und 

politschen Leben. Es wäre interessant herauszufinden, ab wann diese Devise in Verwendung 

war und in welchem Ausmaß sich Maximilian mit dieser und vielleicht auch mit Aeneas, 

um dessen Worte es sich ja handelt, identifiziert hat. 

2.6 Karl V. (reg. 1520-1556) 
Westliche Längsseite 
Maße: 3,30 x 1,50 m 

Devise im Kaisersaal: PLVS VLTRA - über alle Grenzen hinaus. 

Emblem: Die Säulen des Herkules. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, in der rechten Hand ein Szepter, rechts im 

Hintergrund die rudolfinische Hauskrone und der Reichsapfel, links ein Löwe, Szene links 

im Hintergrund: Die Seeschlacht von Tunis. 

Bild im Bild: Im Juni 1535 stach Kaiser Karl V. mit einer Flotte von 400 Schiffen und über 

30.000 Soldaten von Sardinien aus in See, mit dem Ziel, das von den Osmanen besetzte Tunis 

zu erobern. Durch die Kontrolle der nordafrikanischen Küste sollte den Osmanen der Zugriff 

auf das westliche Mittelmeer unmöglich gemacht werden. Um die Ereignisse des Feldzuges 

und seinen erhofften Sieg in allen Details der Nachwelt zu überliefern, hatte Karl V. neben 

Historikern und Dichtern auch seinen Hofmaler Jan Cornelisz Vermeyen als Begleiter und 

Berichterstatter ausgewählt. EIf Jahre später, 1546, erhielt dieser den Auftrag, Vorlagen für 

zwölf monumentale Tapisserien mit Darstellungen des Feldzuges anzufertigen.° Zehn der 

zwölf Originaltapisserien werden heute im Patrimonio Nacional in Madrid aufbewahrt. Die 

Kartons können im Kunsthistorischen Museum in Wien besichtigt werden. 

Interpretation: 

Überdie Devise „plus ultra“ sind seit der Renaissance und bis zum heutigen Tag zahlreiche 

Interpretationen und wissenschaftliche Artikel verfasst worden. Einige Fakten sind unstrittig: 

Mit den „Säulen des Herakles“ ist das Ende der bewohnbaren und mit Schiffen befahrbaren 

Welt im Westen gemeint. Das geht zurück auf den antiken Mythos von Herakles: Dieser 

habe die Säulen an der Meerenge von Gibraltar oder in Cädiz (antik: Gades) aufgerichtet, 

um seine siegreiche Reise dorthin und die erfolgreiche Erledigung seiner 12 Arbeiten für 

König Eurystheus zu feiern. Zahlreiche antike Autoren nehmen darauf Bezug,? Seit der 

Renaissance war es auch opinio communis, dass auf diesen Säulen geschrieben stand: „non 

plus ultra“ (hier geht es nicht weiter). So lag es nahe, anzunehmen, das Motto Karls V. sei 

diesem angeblich antiken Spruch entgegengesetzt, indem das „non“ weggelassen wurde. Eine 

85 imperium sine fine, V. 1,278-279. 

86 Internetquelle: KHM Wien (https://press.khm.at/fileadmin/_migrated/downloads/Tunis_PT dt 03.pdf) 

[25.04.2023]. 
87 Ausführlichste Zusammenstellung solcher Textstellen bei Adolf Schulten: Fontes Hispaniae Antiquae, Barcelona 

1925. Beispiele: Herodot 2,33 und 4,8 oder Strabo. 1,4,5 und 3,5,5-6.



antike Quelle dafür lässt sich aber nicht finden und wird nirgends zitiert.88 Auch Erasmus 
kennt keinen solchen Wortlaut. Er zitiert zwar Stellen aus Pindars Oden, die inhaltlich etwa 
diese Bedeutung haben, seine lateinische Übersetzung aber („qua ultra Gades, inaccessa“ 
und „non ulterior accessus ad occidentem, ultra Gadira“)89 lässt nichts von einer antiken 
Vorgängerversion von Karls Devise erahnen.

Tatsächlich wurde das Motto zuerst auf Französisch als „Plus Oultre“ (weiter vorwärts) 
formuliert und wurde vom jungen Herzog von Burgund und König Spaniens auf Anregung 
seines Beraters Luigi Marliano im Jahre 1516 übernommen.90 Es nahm inhaltlich auf das 
Bild der Säulen des Herakles Bezug (darum sind sie ja auch im Emblem abgebildet) und 
sollte bedeuten: Dieser neue König bricht auf zu neuen Ufern, er sprengt die Grenzen der 
alten Welt, sein Reich wird den Erdball umspannen. Es wurde aber auch so verstanden, dass 
Karl die Politik seiner Vorgänger, Ferdinand und Isabella, darin fortsetzen wollte, den Islam 
in Afrika und im Heiligen Land zurückzudrängen und in den neu entdeckten Ländern das 
Christentum zu verbreiten.91

Die französische Version wurde in Burgund weiterhin verwendet, für Spanien aber wurde, 
um der spanischen Abneigung den französischsprachigen Burgundern gegenüber Rechnung 
zu tragen, schon früh (vielleicht 1517) eine lateinische Version geschaffen, die noch heute 
das spanische Wappen ziert, eben „plus ultra“. Aufmerksamen Lateinern wird nicht ent-
gangen sein, dass die lateinische Version eigentlich eine Aussage ist (etwa: Jenseits dieser 
Säulen gibt es noch mehr), während das Französische eine Aufforderung zum Aufbruch 
über diese Grenze hinaus bedeutet. Rosenthal sieht die ursprüngliche Formulierung direkt 
beeinflusst vom Ruf der mittelalterlichen Pilger auf dem Weg ins Heilige Land (Oltrée oder 

88 Vgl. Earl Rosenthal: Plus Ultra, Non plus Ultra, and the Columnar Device of Emperor Charles V, in: Journal 
of the Warburg and Courtauld Institutes Vol. 34 (1971), S. 204–228, dort ab S. 207.

89 Desiderius Erasmus: Collectanea Adagiorum, Straßburg 1514, 212v.
90 Mary Tiffany Ferer: Music and Ceremony at the Court of Charles V. The „Capilla Flamenca“ and the art of 

political promotion, Woodbridge (u.a.) 2012, S. 4.
91 Ebd.

Kaisersaal

69

Kaisersaal 
  

antike Quelle dafür lässt sich aber nicht finden und wird nirgends zitiert.°® Auch Erasmus 

kennt keinen solchen Wortlaut. Er zitiert zwar Stellen aus Pindars Oden, die inhaltlich etwa 

diese Bedeutung haben, seine lateinische Übersetzung aber („qua ultra Gades, inaccessa“ 

und „non ulterior accessus ad occidentem, ultra Gadira““)®° lässt nichts von einer antiken 

Vorgängerversion von Karls Devise erahnen. 

Tatsächlich wurde das Motto zuerst auf Französisch als „Plus Oultre“ (weiter vorwärts) 

formuliert und wurde vom jungen Herzog von Burgund und König Spaniens auf Anregung 

seines Beraters Luigi Marliano im Jahre 1516 übernommen.” Es nahm inhaltlich auf das 

Bild der Säulen des Herakles Bezug (darum sind sie ja auch im Emblem abgebildet) und 

sollte bedeuten: Dieser neue König bricht auf zu neuen Ufern, er sprengt die Grenzen der 

alten Welt, sein Reich wird den Erdball umspannen. Es wurde aber auch so verstanden, dass 

Karl die Politik seiner Vorgänger, Ferdinand und Isabella, darin fortsetzen wollte, den Islam 

in Afrika und im Heiligen Land zurückzudrängen und in den neu entdeckten Ländern das 

Christentum zu verbreiten.”' 

Die französische Version wurde in Burgund weiterhin verwendet, für Spanien aber wurde, 

um der spanischen Abneigung den französischsprachigen Burgundern gegenüber Rechnung 

zu tragen, schon früh (vielleicht 1517) eine lateinische Version geschaffen, die noch heute 

das spanische Wappen ziert, eben „plus ultra“. Aufmerksamen Lateinern wird nicht ent- 

gangen sein, dass die lateinische Version eigentlich eine Aussage ist (etwa: Jenseits dieser 

Säulen gibt es noch mehr), während das Französische eine Aufforderung zum Aufbruch 

über diese Grenze hinaus bedeutet. Rosenthal sieht die ursprüngliche Formulierung direkt 

beeinflusst vom Ruf der mittelalterlichen Pilger auf dem Weg ins Heilige Land (Oltree oder 

  
88 Vgl. Earl Rosenthal: Plus Ultra, Non plus Ultra, and the Columnar Device of Emperor Charles V, in: Journal 

ofthe Warburg and Courtauld Institutes Vol. 34 (1971), S. 204-228, dort ab S. 207. 

89 Desiderius Erasmus: Collectanea Adagiorum, Straßburg 1514, 212v. 

90 Mary Tiffany Ferer: Music and Ceremony at the Court of Charles V. The „Capilla Flamenca“ and the art of 

political promotion, Woodbridge (u.a.) 2012, S. 4. 

91 Ebd. 

  69



Outrée – vorwärts!).92 Eigentlich sollte es auf Latein „plus ulterius“ heißen! Tatsächlich 
findet sich diese korrigierte Übersetzung auf einer zeitgenössischen Münze93 und auch 
Girolamo Ruscelli merkt in seiner Ausgabe von berühmten Devisen 1566 an, dass es sich 
um schlechtes Latein handle. 94

2.7 Ferdinand I. (reg. 1558–1564)  
Östliche Längsseite  
Maße: 3,30 x 1,50 m

Devise im Kaisersaal: FIAT IVSTITIA ET PEREAT MVNDVS – Es soll Recht geschehen 
und darüber die Welt vergehen.

Weitere Devise: Christo duce – unter Christi Führung (Lilienfeld / Kaisersaal und St. 
Lambrecht / Kaisersaal).

Emblem: Weltkugel, eingerahmt von zwei Fahnen, darüber Reichsadler.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, rudolfinische Hauskrone auf dem Haupt, Feld-
herrnstab in den Händen, links auf einem Polster der Reichsapfel.

Interpretation:
Das Emblem erhebt den Anspruch auf die Weltherrschaft. Vielleicht darf man die bei-

den Fahnen auf die habsburgische Herrschaft im Reich und in Spanien beziehen. Was aber 
bedeutet die Devise? Nach wessen Recht soll welche Welt untergehen? 

Ferdinand war persönlich eher bescheiden, ein Freund der Künste und liebte die Musik. Er 
förderte die Harnischmacher, war ein Freund der Jagd, aber nicht des Militärischen. Mit seiner 
Frau Anna führte er 25 Jahre eine glückliche Ehe. Als Herrscher agierte er mit Augenmaß in 
schwierigen Zeiten und verhandelte mit den Protestanten erfolgreich den Augsburger Reli-
gionsfrieden. Im Laufe der Zeit hatte er sich ein beträchtliches Ansehen erworben, sodass 
Erasmus von Rotterdam ihm die zweite Auflage der Institutio Principis Christiani widmete.95 
Was nur könnte er gemeint haben, als er diese Devise für sich auswählte?

Anders als manche96 glauben, ist „Fiat iustitia et pereat mundus“ (oder in anderer Formulie-
rung: „Fiat iustitia, ruat caelum“ – Der Gerechtigkeit soll Genüge geleistet werden und wenn 
der Himmel einstürzt“) kein römischer Rechtsspruch. Cicero würde erschrocken erwidern: 
„Summum ius summa iniuria“ (höchstes Recht kann größtes Unrecht sein)!

Wie es scheint, taucht der Satz zum ersten Mal in den Tagebüchern des venezianischen 
Schriftstellers Marin Sanudo (1466–1536) auf, der ihn Papst Hadrian VI. (1459–1523) in 
den Mund legt. Dieser habe auf die Bitte um Gnade für einen des Mordes beschuldigten 
Patrizier geantwortet: „Freisprüche von Mord werden nur gewährt, wenn der Grund be-
deutsam ist, und nur, wenn die angehört wurden, die behaupten, den Schaden zu haben, 

92 Rosenthal, Plus ultra, S. 222.
93 Ebd.
94 Girolamo Ruscelli: Le imprese illustri con espositioni, et discorsi (etc.), Venetia 1566, S. 112–113.
95 Vgl. Art. Ferdinand I. (HRR), URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Ferdinand_I._(HRR)#Augsburger_

Religionsfriede (gesehen am 08.05.2023)
96 Z.B. Andreas Goppold: Noologie und das Spannungsfeld von Liebe, Wissen und Macht, Norderstedt 2005, S. 

285.

Kaisersaal

70140 

Kalsersaal 

Outr&e — vorwärts!).” Eigentlich sollte es auf Latein „plus ulterius“ heißen! Tatsächlich 

findet sich diese korrigierte Übersetzung auf einer zeitgenössischen Münze® und auch 

Girolamo Ruscelli merkt in seiner Ausgabe von berühmten Devisen 1566 an, dass es sich 

um schlechtes Latein handle. °* 

2.7 Ferdinand |. (reg. 1558-1564) 

Östliche Längsseite 
Maße: 3,30 x 1,50 m 

Devise im Kaisersaal: FIAT TVSTITIA ETPEREATMVNDVS-Es soll Recht geschehen 

und darüber die Welt vergehen. 

Weitere Devise: Christo duce — unter Christi Führung (Lilienfeld / Kaisersaal und St. 

Lambrecht / Kaisersaal). 

Emblem: Weltkugel, eingerahmt von zwei Fahnen, darüber Reichsadler. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, rudolfinische Hauskrone auf dem Haupt, Feld- 

herrnstab in den Händen, links auf einem Polster der Reichsapfel. 

Interpretation: 

Das Emblem erhebt den Anspruch auf die Weltherrschaft. Vielleicht darf man die bei- 

den Fahnen auf die habsburgische Herrschaft im Reich und in Spanien beziehen. Was aber 

bedeutet die Devise? Nach wessen Recht soll welche Welt untergehen? 

Ferdinand war persönlich cher bescheiden, ein Freund der Künste und liebte die Musik. Er 

förderte die Harnischmacher, war ein Freund der Jagd, aber nicht des Militärischen. Mit seiner 

Frau Anna führte er 25 Jahre eine glückliche Ehe. Als Herrscher agierte er mit Augenmaß in 

schwierigen Zeiten und verhandelte mit den Protestanten erfolgreich den Augsburger Reli- 

gionsfrieden. Im Laufe der Zeit hatte er sich ein beträchtliches Ansehen erworben, sodass 

Erasmus von Rotterdam ihm die zweite Auflage der Institutio Principis Christiani widmete.” 

Was nur könnte er gemeint haben, als er diese Devise für sich auswählte? 

Anders als manche glauben, ist „Fiat iustitia et pereat mundus“ (oder in anderer Formulie- 

rung: „Fiat iustitia, ruat caclum“ — Der Gerechtigkeit soll Genüge geleistet werden und wenn 

der Himmel einstürzt“) kein römischer Rechtsspruch. Cicero würde erschrocken erwidern: 

„Summum ius summa iniuria“ (höchstes Recht kann größtes Unrecht sein)! 

Wie es scheint, taucht der Satz zum ersten Mal in den Tagebüchern des venezianischen 

Schriftstellers Marin Sanudo (1466-1536) auf, der ihn Papst Hadrian VI. (1459-1523) in 

den Mund legt. Dieser habe auf die Bitte um Gnade für einen des Mordes beschuldigten 

Patrizier geantwortet: „Freisprüche von Mord werden nur gewährt, wenn der Grund be- 

deutsam ist, und nur, wenn die angehört wurden, die behaupten, den Schaden zu haben, 

92 Rosenthal, Plus ultra, S. 222. 

93 Ebd. 
94 Girolamo Ruscelli: Le imprese illustri con espositioni, et discorsi (ete.), Venetia 1566, S. 112-113. 

95 Vgl. Art. Ferdinand I. (HRR), URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Ferdinand_I. (HRR)#Augsburger_ 

Religionsfriede (gesehen am 08.05.2023) 

96 Z.B. Andreas Goppold: Noologie und das Spannungsfeld von Liebe, Wissen und Macht, Norderstedt 2005, S. 

285.



und daher wollen wir beide Seiten anhören, da unsere Gesinnung ist, es solle Gerechtigkeit 
geschehen, mag auch die Welt untergehen.“ (quia animus noster est, ut fiat justitia et pereat 
mundus).97 Offenbar wollte der Papst damit sagen, selbst wenn der Betroffene aus dem Adel 
komme, müsse auch für diesen das Recht gelten, welche Folgen auch immer das (für ihn 
als Papst?) haben werde.

Ein zweites Mal begegnet der Satz in einem Brief Luthers aus dem Jahr 1531: Er wehrt 
sich gegen Zugeständnisse, die von katholischer Seite auch mit Hinweis auf die schwierige 
außenpolitische Lage des Reichs um des inneren Friedens willen gefordert werden und 
hält diese für ungerecht. Er schließt den Abschnitt mit folgenden Worten: „Es geschehe 
Gerechtigkeit und die Welt möge zugrunde gehen. Ich sage nämlich, ein Friede, der mit 
dem Verlust des Evangeliums erkauft wird, muss in die unterste Hölle verbannt werden“.98 
In diesem Kontext geht es um Krieg und Frieden. Luthers religiöse Überzeugung bringt ihn 
dazu, den Krieg zu wählen, sollte er nicht auf anderem Weg seine Vorstellungen durchsetzen.

Mindestens ein weiteres Mal verwendet Luther diesen Ausdruck in einem Brief an Hie-
ronymus Weller im Jahre 1540, wobei er die Wiedereröffnung von Bordellen kategorisch 
ablehnt.99 

So gibt es also neben dem künftigen Kaiser, der diesen Ausspruch zu seiner Devise erwählt, 
mindestens einen zweiten Zeitgenossen, der sich dieser Worte bedient. Ironischerweise stehen 
sie politisch und religiös jeweils auf der anderen Seite der damaligen christlichen Welt und 
der Vorstellung davon, was in dieser Situation Gerechtigkeit sein könnte: Monarchisches 

97 Zit. Nach dem Wikipedia-Art. Fiat iustitia et pereat mundus, URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Fiat_iustitia_
et_pereat_mundus [08.05.2023].

98 Im lat. Original: „Fiat justitia et pereat mundus. Pacem enim ad ima tartara relegandam esse dico, quae cum 
evangelii jactura redimitur. – Ernst L. Endes (Hrsg.): Briefwechsel (Bd. 9). Briefe von Mai 1831 bis Januar 
1834 (Dr. Martin Luther‘s sämmtliche Werke), Calw u. Stuttgart 1903, S. 76.

99 Wilhelm M. Leberecht de Wette (Hrsg.): Dr. Martin Luthers Briefe, Sendschreiben und Bedenken (5. Teil). 
Briefe von Schließung der Wittenberger Concordie bis zu seinem Tod, Berlin 1828, S. 305.

Kaisersaal

71

Kaisersaal 
  

und daher wollen wir beide Seiten anhören, da unsere Gesinnung ist, es solle Gerechtigkeit 

geschehen, mag auch die Welt untergehen.“ (quia animus noster est, ut fiat justitia et pereat 

mundus).°” Offenbar wollte der Papst damit sagen, selbst wenn der Betroffene aus dem Adel 

komme, müsse auch für diesen das Recht gelten, welche Folgen auch immer das (für ihn 

als Papst?) haben werde. 

Ein zweites Mal begegnet der Satz in einem Brief Luthers aus dem Jahr 1531: Er wehrt 

sich gegen Zugeständnisse, die von katholischer Seite auch mit Hinweis auf die schwierige 

außenpolitische Lage des Reichs um des inneren Friedens willen gefordert werden und 

hält diese für ungerecht. Er schließt den Abschnitt mit folgenden Worten: „Es geschehe 

Gerechtigkeit und die Welt möge zugrunde gehen. Ich sage nämlich, ein Friede, der mit 

dem Verlust des Evangeliums erkauft wird, muss in die unterste Hölle verbannt werden“ .°® 

In diesem Kontext geht es um Krieg und Frieden. Luthers religiöse Überzeugung bringt ihn 

dazu, den Krieg zu wählen, sollte er nicht auf anderem Weg seine Vorstellungen durchsetzen. 

Mindestens ein weiteres Mal verwendet Luther diesen Ausdruck in einem Brief an Hie- 

ronymus Weller im Jahre 1540, wobei er die Wiedereröffnung von Bordellen kategorisch 

ablehnt.”° 

So gibt es also neben dem künftigen Kaiser, der diesen Ausspruch zu seiner Devise erwählt, 

mindestens einen zweiten Zeitgenossen, der sich dieser Worte bedient. Ironischerweise stehen 

sie politisch und religiös jeweils auf der anderen Seite der damaligen christlichen Welt und 

der Vorstellung davon, was in dieser Situation Gerechtigkeit sein könnte: Monarchisches 

  
97 Zit. Nach dem Wikipedia-Art. Fiat iustitia et pereat mundus, URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Fiat_iustitia_ 

et_pereat_mundus [08.05.2023]. 

98 Im lat. Original: „Fiat justitia et pereat mundus. Pacem enim ad ima tartara relegandam esse dico, quae cum 

evangelii jactura redimitur. - Ernst L. Endes (Hrsg.): Briefwechsel (Bd. 9). Briefe von Mai 1831 bis Januar 

1834 (Dr. Martin Luther‘s sämmtliche Werke), Calw u. Stuttgart 1903, S. 76. 

99 Wilhelm M. Leberecht de Wette (Hrsg.): Dr. Martin Luthers Briefe, Sendschreiben und Bedenken (5. Teil). 

Briefe von Schließung der Wittenberger Concordie bis zu seinem Tod, Berlin 1828, S. 305. 

  71



Recht oder das, was nach der Bibel in Luthers Augen das vor Gott Richtige war? Es wie-
derholt sich in gewisser Weise die Tragödie Antigones und Kreons: Antigone steht für das, 
was in ihren Augen göttliches Recht ist, Kreon für das Recht des Herrschers. 

Jedenfalls war „Weltuntergang“ ein vertrautes Wort: Sei es, dass man an die Apokalypse 
dachte, die Luther nach Suleimans Siegen eine Zeitlang als bevorstehend erwartete, sei es, 
dass der Untergang der christlichen Welt durch den Sieg der Osmanen zu befürchten stand. 
Was fürchtete der Kaiser, falls er das (sein?) Recht nicht durchsetzte?

2.8 Maximilian II. (reg. 1564–1576)  
Östliche Längsseite  
Maße: 3,30 x 1,70 m

 

Devise im Kaisersaal: DOMINVS PROVIDEBIT – Der Herr wird vorsehen.

Emblem: Erdglobus, von einem Band umwunden, welches ein Adler im Schnabel hält.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Reichsapfel in der linken Hand, die Rechte 
mit dem Feldherrnstab auf einen Tisch gestützt, Krone auf einem Tisch im Hintergrund.

Interpretation:
Der Begriff der Vorsehung (providentia) lässt sich aus der Philosophie (besonders der 

Stoa) und aus der Bibel gleichermaßen ableiten. Für die Stoiker sind alle Vorgänge in der 
Welt durch den Logos vorherbestimmt. Dies nennen sie providentia. Der Mensch ist durch 
seine Vernunft (ratio) dazu fähig, sein vorherbestimmtes Schicksal zu erkennen und sich 
diesem zu fügen, d.h. gemäß seiner Natur zu leben (secundum naturam vivere).

Kaisersaal

7272 

Kaisersaal 

Recht oder das, was nach der Bibel in Luthers Augen das vor Gott Richtige war? Es wie- 

derholt sich in gewisser Weise die Tragödie Antigones und Kreons: Antigone steht für das, 

was in ihren Augen göttliches Recht ist, Kreon für das Recht des Herrschers. 

Jedenfalls war „Weltuntergang“ ein vertrautes Wort: Sei es, dass man an die Apokalypse 

dachte, die Luther nach Suleimans Siegen eine Zeitlang als bevorstehend erwartete, sei es, 

dass der Untergang der christlichen Welt durch den Sieg der Osmanen zu befürchten stand. 

Was fürchtete der Kaiser, falls er das (sein?) Recht nicht durchsetzte? 

2.8 Maximilian Il. (reg. 1564-1576) 
Östliche Längsseite 

Maße: 3,30 x 1,70 m 

Devise im Kaisersaal: DOMINVS PROVIDEBIT - Der Herr wird vorschen. 

Emblem: Erdglobus, von einem Band umwunden, welches ein Adler im Schnabel hält. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Reichsapfel in der linken Hand, die Rechte 

mit dem Feldherrnstab auf einen Tisch gestützt, Krone auf einem Tisch im Hintergrund. 

Interpretation: 

Der Begriff der Vorsehung (providentia) lässt sich aus der Philosophie (besonders der 

Stoa) und aus der Bibel gleichermaßen ableiten. Für die Stoiker sind alle Vorgänge in der 

Welt durch den Logos vorherbestimmt. Dies nennen sie providentia. Der Mensch ist durch 

seine Vernunft (ratio) dazu fähig, sein vorherbestimmtes Schicksal zu erkennen und sich 

diesem zu fügen, d.h. gemäß seiner Natur zu leben (secundum naturam vivere). 

 



Die biblische Wurzel des Begriffes findet sich in Gen 22,8: Abraham sagt zu seinem Sohn 
Isaak vor dessen geplanter Opferung auf dessen Frage nach dem Opfertier, Gott selbst 
werde für das Opfertier sorgen (deus providebit sibi victimam holocausti). Zu seiner Über-
raschung wird er einen Widder finden und erkennen, dass Gott gar nicht die Opferung seines 
Sohnes forderte, sondern seinen Glauben prüfen wollte! Die Idee der Vorsehung ist aber in 
der ganzen Bibel präsent: Gott sorgt für die Welt und die Menschen. Wie sich das mit der 
Freiheit des Menschen sowie mit Schuld und Leid vereinbaren lässt, wird in der Bibel und 
in der christlichen Theologie sehr verschieden beantwortet. Es würde zu weit führen, hier 
darauf einzugehen. Vor allem auch, weil nicht klar ist, was Maximilian bei der Wahl der 
Devise vor Augen stand.

Über Maximilians Religiosität ist viel diskutiert worden. Zweifellos stand er von Anfang 
an dem Protestantismus mit Sympathie gegenüber. Einige seiner Äußerungen deuten an, 
dass er seine Sichtweise über den Konfessionen ansiedelte, in „einem sozusagen vorkon-
fessionellen Christentum humanistischer Prägung“. Damit war er nicht sehr weit entfernt 
von seinem ebenfalls von Erasmus von Rotterdam beeinflussten Vater. Einen klaren Bruch 
mit dem Katholizismus hat Maximilian nicht vollzogen.100

Volckman behauptet 1673 in seiner „Philosophia Peripatetica“101, der Kaiser habe den Spruch 
mit Blick auf die oben erwähnte Abrahamstelle gewählt, und interpretiert sinngemäß: Der 
göttlichen Vorsehung vertrauen, der eigenen Klugheit misstrauen ist höchste Weisheit. Wo 
das menschliche Denken im Dunkel tappt, sieht Gott bestens vor. 

Bei Camerarius102 findet sich Maximilians Devise und Emblem im 3. Band (Nr. 2). Dort 
liefert das Distichon unter dem Bild eine andere Deutung: 

Et laetae simul et tristis provisio sortis, / Inprimis Virtus principe digna viro est. (Deutsch: 
Gleichermaßen Vorsorge zu treffen für Zeiten eines heiteren und eines traurigen Geschicks, 
ist vor allem die Tugend, die eines Herrschers würdig ist.)

Im anschließenden Kommentar spricht Camerarius über einen trajanischen Denar, dessen 
Revers die personifizierte Providentia ziert. Sie steht da mit dem Szepter in den Händen, 
an eine kleine Säule gelehnt, der Globus liegt ihr zu Füßen. Gemeint ist die Providentia 
Kaiser Trajans, die wie eine „optima mater familias“ die Welt regiert. Kaiser Maximilian 
habe diesen Denar als Vorbild genommen, die Providentia aber durch den kaiserlichen Adler 
ersetzen und – als frommer Mensch – das Zitat aus dem Buch Genesis als Devise hinzufü-
gen lassen. Denn er wolle sich nicht wie die heidnischen Kaiser seiner eigenen providentia 
rühmen, sondern der Gottes.

2.9 Rudolf II. (reg. 1576–1612)  
Östliche Längsseite  
Maße: ca. 3,30 x 1,50 m

Devise im Kaisersaal: ADSIT – Er möge helfen!

100 Horst Rabe: Reich und Glaubensspaltung. Deutschland 1500–1600. München 1989, S. 320.
101 Christoph F. Volckman: Philosophia peripatetica Austriacorum Caesarum symbolis adumbrata etc. (thesis), 

Pragae 1673 (im Abschnitt über Maximilian II., ohne Paginierung).
102 Joachim Camerarius: Symbolorum et emblematum centuriae quattuor (etc.), Moguntiae 1668 (Erstausgabe 

Nürnberg 1595).

Kaisersaal

73

Kalsersaal 
  

Die biblische Wurzel des Begriffes findet sich in Gen 22,8: Abraham sagt zu seinem Sohn 

Isaak vor dessen geplanter Opferung auf dessen Frage nach dem Opfertier, Gott selbst 

werde für das Opfertier sorgen (deus providebit sibi victimam holocausti). Zu seiner Über- 

raschung wird er einen Widder finden und erkennen, dass Gott gar nicht die Opferung seines 

Sohnes forderte, sondern seinen Glauben prüfen wollte! Die Idee der Vorsehung ist aber in 

der ganzen Bibel präsent: Gott sorgt für die Welt und die Menschen. Wie sich das mit der 

Freiheit des Menschen sowie mit Schuld und Leid vereinbaren lässt, wird in der Bibel und 

in der christlichen Theologie sehr verschieden beantwortet. Es würde zu weit führen, hier 

darauf einzugehen. Vor allem auch, weil nicht klar ist, was Maximilian bei der Wahl der 

Devise vor Augen stand. 

Über Maximilians Religiosität ist viel diskutiert worden. Zweifellos stand er von Anfang 

an dem Protestantismus mit Sympathie gegenüber. Einige seiner Äußerungen deuten an, 

dass er seine Sichtweise über den Konfessionen ansiedelte, in „einem sozusagen vorkon- 

fessionellen Christentum humanistischer Prägung“. Damit war er nicht sehr weit entfernt 

von seinem ebenfalls von Erasmus von Rotterdam beeinflussten Vater. Einen klaren Bruch 

mit dem Katholizismus hat Maximilian nicht vollzogen. '” 

Volckman behauptet 1673 in seiner „Philosophia Peripatetica“'°, der Kaiser habe den Spruch 
mit Blick auf die oben erwähnte Abrahamstelle gewählt, und interpretiert sinngemäß: Der 

göttlichen Vorsehung vertrauen, der eigenen Klugheit misstrauen ist höchste Weisheit. Wo 

das menschliche Denken im Dunkel tappt, sieht Gott bestens vor. 

Bei Camerarius'” findet sich Maximilians Devise und Emblem im 3. Band (Nr. 2). Dort 
liefert das Distichon unter dem Bild eine andere Deutung: 

Et laetae simul et tristis provisio sortis, / Inprimis Virtus principe digna viro est. (Deutsch: 

Gleichermaßen Vorsorge zu treffen für Zeiten eines heiteren und eines traurigen Geschicks, 

ist vor allem die Tugend, die eines Herrschers würdig ist.) 

Im anschließenden Kommentar spricht Camerarius über einen trajanischen Denar, dessen 

Revers die personifizierte Providentia ziert. Sie steht da mit dem Szepter in den Händen, 

an eine kleine Säule gelehnt, der Globus liegt ihr zu Füßen. Gemeint ist die Providentia 

Kaiser Trajans, die wie eine „optima mater familias“ die Welt regiert. Kaiser Maximilian 

habe diesen Denar als Vorbild genommen, die Providentia aber durch den kaiserlichen Adler 

ersetzen und — als frommer Mensch - das Zitat aus dem Buch Genesis als Devise hinzufü- 

gen lassen. Denn er wolle sich nicht wie die heidnischen Kaiser seiner eigenen providentia 

rühmen, sondern der Gottes. 

2.9 Rudolf Il. (reg. 1576-1612) 

Östliche Längsseite 
Maße: ca. 3,30 x 1,50 m 

Devise im Kaisersaal: ADSIT - Er möge helfen! 

  
100 Horst Rabe: Reich und Glaubensspaltung. Deutschland 1500-1600. München 1989, S. 320. 

101 Christoph F. Volckman: Philosophia peripatetica Austriacorum Caesarum symbolis adumbrata etc. (thesis), 

Pragae 1673 (im Abschnitt über Maximilian Il., ohne Paginierung). 

102 Joachim Camerarius: Symbolorum et emblematum centuriae quattuor (ete.), Moguntiae 1668 (Erstausgabe 

Nürnberg 1595). 

73



Emblem: Adler mit Pfeil in den Krallen.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Feldherrnstab in der rechten Hand auf einen 
Tisch gestützt, rudolfinische Hauskrone links auf einem Tisch, rechts der Turm, in welchen 
sich Rudolf im Alter zurückzog.

Andere Devisen: 

Omnia ex voluntate – Alles nach Gottes Willen (Kaisersaal in Bamberg).103

Fulget Caesaris astrum – Es erstrahlt des Kaisers Stern (St. Pölten: Kaisersaal im Rathaus).

Interpretation:
Man wird nicht fehlgehen, den Adler mit Pfeil im Emblem als Symbol der kaiserlichen 

Macht und des kaiserlichen Weitblickes zu deuten. Der Pfeil ersetzt die häufiger anzutref-
fenden Blitzbündel.

Die Devisen „omnia ex voluntate (Dei)“ (alles nach Gottes Willen) und „adsit“ drücken 
Rudolfs religiöse Gesinnung aus, die auf seine Erziehung am spanischen Hof zurückging. 
Ab seinem Regierungsantritt benützte er vor allem die zweitere. „Adsit“ lässt sich als Gebet 
auffassen: Adsit Deus (Gott möge mir/uns beistehen), oder: Adsit auxilium Dei (Gottes Hilfe 
sei bei mir/uns). Offenbar wurde die Devise aber auch als Akronym verstanden: „Auxilium 
Domini sit iniquis terror“104 (Die Hilfe Gottes sei Schrecken für die Feinde). Im Leben Ru-
dolfs lässt sich ein solcher „Terror“ für irgendwelche Feinde allerdings nicht festmachen. 
Er erließ zwar ebenso wie die anderen Habsburger in den Erblanden Verordnungen, die die 
Gegenreformation vorantrieben, war aber persönlich tolerant und umgab sich mit Christen 

103 Auch belegt bei: https://wwwg.uni-klu.ac.at/kultdoku/kataloge/20/html/1724.htm [02.05.2023].
104 Artikel „Rudolf II. Deutscher Kaiser“ von Felix Stieve in: Allgemeine Deutsche Biographie, herausgegeben 

von der Historischen Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band 29 
(1889), S. 493–515, Digitale Volltext-Ausgabe in Wikisource, URL: https://de.wikisource.org/w/index.
php?title=ADB:Rudolf_II._(Kaiser)&oldid=- [09.05.2023].

Kaisersaal

7474 

Kaisersaal 

Emblem: Adler mit Pfeil in den Krallen. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Feldherrnstab in der rechten Hand auf einen 

Tisch gestützt, rudolfinische Hauskrone links auf einem Tisch, rechts der Turm, in welchen 

sich Rudolf im Alter zurückzog. 

Andere Devisen: 

Omnia ex voluntate — Alles nach Gottes Willen (Kaisersaal in Bamberg).'” 

Fulget Caesaris astrum - Es erstrahlt des Kaisers Stern (St. Pölten: Kaisersaal im Rathaus). 

Interpretation: 

Man wird nicht fehlgehen, den Adler mit Pfeil im Emblem als Symbol der kaiserlichen 

Macht und des kaiserlichen Weitblickes zu deuten. Der Pfeil ersetzt die häufiger anzutref- 

fenden Blitzbündel. 

Die Devisen „omnia ex voluntate (Dei)“ (alles nach Gottes Willen) und „adsit“ drücken 

Rudolfs religiöse Gesinnung aus, die auf seine Erziehung am spanischen Hof zurückging. 

Ab seinem Regierungsantritt benützte er vor allem die zweitere. „Adsit“ lässt sich als Gebet 

auffassen: Adsit Deus (Gott möge mir/uns beistehen), oder: Adsit auxilium Dei (Gottes Hilfe 

sei bei mir/uns). Offenbar wurde die Devise aber auch als Akronym verstanden: „Auxilium 

Domini sit iniquis terror“'°* (Die Hilfe Gottes sei Schrecken für die Feinde). Im Leben Ru- 
dolfs lässt sich ein solcher „Terror“ für irgendwelche Feinde allerdings nicht festmachen. 

Er erließ zwar ebenso wie die anderen Habsburger in den Erblanden Verordnungen, die die 

Gegenreformation vorantrieben, war aber persönlich tolerant und umgab sich mit Christen 

103 Auch belegt bei: https://wwwg.uni-klu.ac.at/kultdoku/kataloge/20/html/1724.htm [02.05.2023]. 

104 Artikel „Rudolf II. Deutscher Kaiser“ von Felix Stieve in: Allgemeine Deutsche Biographie, herausgegeben 

von der Historischen Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band 29 

(1889), S. 493-515, Digitale Volltext-Ausgabe in Wikisource, URL: https://de.wikisource.org/w/index. 

php?title=ADB:Rudolf_I._(Kaiser)&oldid=- [09.05.2023]. 

 



aller Glaubensrichtungen. Sein Hauptinteresse galt Kunst und Wissenschaft. Dass er überdies 
oft der Untätigkeit geziehen wurde, mag in seinem schlechten psychischen Gesundheitszu-
stand begründet gewesen sein.105

2.10 Matthias I. (reg. 1612–1619)  
Westliche Längsseite  
Maße: 3,30 x 1,70 m

Devise im Kaisersaal: FIRMATVM COELITVS OMEN – Vom Himmel her bekräftig-
tes Zeichen; oder: Bekräftigt ist der göttliche Wille. - Gelegentlich wird die Devise auch 
Ferdinand II. (1619–1637) zugeschrieben, z.B. auf einem Stich des Jacob von Sandrart.106

Emblem: Adler mit Szepter auf Weltkugel, von der Sonne beschienen.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Feldherrnstab in der rechten Hand, rechts auf 
einem Tisch Reichskrone sowie der Reichsapfel.

Andere Devisen: 

Concordia lumine maior – Eintracht strahlt heller als das Licht (Kaisersaal in Bamberg und 
St. Pölten, Kaisersaal des Rathauses).

Amat victoria curam – Der Sieg liebt die Mühe, vgl. das Sprichwort „Ohne Fleiß kein 
Preis“.107

105 Wikipedia-Art. Rudolf II (HRR), Url: https://de.wikipedia.org/wiki/Rudolf_II._(HRR) [09.05.2023].
106 Porträtsammlung der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel unter der Inventar-Nr. I 3070.
107 Zitat aus Catull 62,16, einem Hochzeitslied; es geht also in der Quelle dieser Devise um den Sieg der Liebe. – 

Die Devise findet sich auf verschiedenen Münzen und Bildern von Kaiser Matthias.

Kaisersaal

75

Kaisersaal 
  

aller Glaubensrichtungen. Sein Hauptinteresse galt Kunst und Wissenschaft. Dass erüberdies 

oft der Untätigkeit geziehen wurde, mag in seinem schlechten psychischen Gesundheitszu- 

stand begründet gewesen sein.'® 

2.10 Matthias |. (reg. 1612-1619) 

Westliche Längsseite 
Maße: 3,30 x 1,70 m 

Devise im Kaisersaal: FIRMATVM COELITVS OMEN - Vom Himmel her bekräftig- 

tes Zeichen; oder: Bekräftigt ist der göttliche Wille. - Gelegentlich wird die Devise auch 

Ferdinand II. (1619-1637) zugeschrieben, z.B. auf einem Stich des Jacob von Sandrart.'°® 

Emblem: Adler mit Szepter auf Weltkugel, von der Sonne beschienen. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Feldherrnstab in der rechten Hand, rechts auf 

einem Tisch Reichskrone sowie der Reichsapfel. 

Andere Devisen: 

Concordia lumine maior — Eintracht strahlt heller als das Licht (Kaisersaal in Bamberg und 

St. Pölten, Kaisersaal des Rathauses). 

Amat victoria curam — Der Sieg liebt die Mühe, vgl. das Sprichwort „Ohne Fleiß kein 

Preis“.'7 

  
105 Wikipedia-Art. Rudolf II (HRR), Url: https //de.wikipedia.org/wiki/Rudolf_II._ (HRR) [09.05.2023]. 

106 Porträtsammlung der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel unter der Inventar-Nr. 13070. 

107 Zitat aus Catull 62,16, einem Hochzeitslied; es geht also in der Quelle dieser Devise um den Sieg der Liebe. — 

Die Devise findet sich auf verschiedenen Münzen und Bildern von Kaiser Matthias. 

  75



Interpretation:
Der Adler mit dem Szepter über der Erdkugel ist wieder unschwer als Herrschaftssymbol 

zu erkennen. Der wärmende Sonnenschein von oben, den sich Matthias offenbar ersehnte, 
blieb ihm aber verwehrt. Vielmehr verdüsterte sich der politische Himmel zusehends, bis 
kurz vor seinem Tod der Prager Fenstersturz den Dreißigjährigen Krieg auslöste. 

Die Devise „Firmatum coelitus omen“ findet sich außer im Kaisersaal von Kremsmünster 
und auf Münzen relativ selten. Im Kunsthistorischen Museum Wien wird ein Cameo (3,7 x 
3,1 cm, Perlmutt, Fassung Silber, vergoldet) aufbewahrt, das auf der Rückseite zusammen 
mit der Jahreszahl 1613 diese Devise trägt.108 Es gibt auch einige Stiche mit dieser Devise, 
beispielsweise jenen von Aegidius Sadeler109, der auf zwei Emblemfahnen in der oberen 
Bildhälfte sowohl das „FIRMATVM COELITVS OMEN“ (Attribute: Adler mit Szepter, 
Krone, Reichsapfel und Schwert vor Sonne) als auch das „AMAT VICTORIA CVRAM“ 
(Bild: Drache den Hesperidenbaum bewachend) zeigt. 

Leider sind zu dieser Devise bislang weder Epigramme noch Emblemata noch barocke 
Interprationen auffindbar. Auch die Quelle des Spruches ist dunkel. Der Verfasser kann 
also nur eine Vermutung anstellen: Steht vielleicht hinter der Formulierung der Devise ein 
Ereignis, das sich – vielleicht zur Zeit der Kaiserwahl oder Krönung – vor den Augen vieler 
sozusagen zur Bestätigung seiner Erwählung abgespielt hat, vergleichbar etwa dem Sidus 
Iulium, jenem Kometen, der im Jahre 44 v. Chr. sieben Tage sichtbar war und als Bestä-
tigung für die Erhebung Caesars zu den Göttern interpretiert wurde? Es wäre verlockend, 
den Kometen C/1618 WI, der im Advent 1618 die Gemüter der Menschen erschreckte und 
als Vorzeichen eines kommenden Krieges gedeutet wurde, damit zu verbinden – aber dieser 
kam zu spät, die Devise war früher da.110 

Es gab allerdings viele Jahre vorher ein Kometenereignis, das in Zusammenhang mit Matthias 
steht: Am 11. November 1577 wurde über Antwerpen ein Komet gesichtet, drei Tage vor 
Matthias‘ Einzug in die Stadt. Er ließ dieses beunruhigende Ereignis umdeuten und sich als 
Retter und Friedensbringer feiern, der das drohende schlimme Schicksal zum Guten wenden 
könne. Zu diesem Zweck wurden Medaillen geprägt und unters Volk verteilt. Sie tragen auf 
der Vorderseite die Aufschrift: SPEM FERT MATHIAS Ao 1577 14 No (Hoffnung bringt 
Matthias am 14. November 1577) und zeigen den Sonnengott in einer Biga (Streitwagen), 
auf der Rückseite: OFFENSI NUMINIS ASTRUM (der Stern der beleidigten Gottheit) mit 
dem Kometen über Antwerpen.111 

Man könnte auch an den Halleyschen Kometen des Jahres 1607 denken, den viele Astrono-
men, unter ihnen auch Kepler, beschrieben haben. Im Jahr darauf schloss Matthias mit Kaiser 
Rudolf den Vertrag von Lieben. Dabei kam es zur Aufteilung der Macht: Rudolf behielt 
Böhmen, Schlesien und die Lausitz; Matthias erhielt Ungarn, Österreich und Mähren. Im 
Jahre 1611 wurde Matthias zum König von Böhmen, 1612 zum Kaiser gekrönt. 

108 KHM: www.khm.at/en/object/74644/ [09.05.2023].
109 Porträtsammlung der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel unter der Inventar-Nr. IV 44.
110 Kepler entdeckte diesen Planeten am 29.11.1618 und verfasste im Jahre 1619 über dieses Ereignis die Schrift 

„De cometis“.
111 Staatliche Münzsammlung München: https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/NKENNBYUFDAWUJ 

DDUN6TSUIICS2QUJIZ [10.05.2023].

Kaisersaal

7676 

Kalsersaal 

Interpretation: 

Der Adler mit dem Szepter über der Erdkugel ist wieder unschwer als Herrschaftssymbol 

zu erkennen. Der wärmende Sonnenschein von oben, den sich Matthias offenbar ersehnte, 

blieb ihm aber verwehrt. Vielmehr verdüsterte sich der politische Himmel zusehends, bis 

kurz vor seinem Tod der Prager Fenstersturz den Dreißigjährigen Krieg auslöste. 

Die Devise „Firmatum coelitus omen“ findet sich außer im Kaisersaal von Kremsmünster 

und auf Münzen relativ selten. Im Kunsthistorischen Museum Wien wird ein Cameo (3,7 x 

3,1 cm, Perlmutt, Fassung Silber, vergoldet) aufbewahrt, das auf der Rückseite zusammen 

mit der Jahreszahl 1613 diese Devise trägt.'°® Es gibt auch einige Stiche mit dieser Devise, 
beispielsweise jenen von Acgidius Sadeler'”, der auf zwei Emblemfahnen in der oberen 
Bildhälfte sowohl das „FIRMATVM COELITVS OMEN“ (Attribute: Adler mit Szepter, 

Krone, Reichsapfel und Schwert vor Sonne) als auch das „AMAT VICTORIA CVRAM“ 

(Bild: Drache den Hesperidenbaum bewachend) zeigt. 

Leider sind zu dieser Devise bislang weder Epigramme noch Emblemata noch barocke 

Interprationen auffindbar. Auch die Quelle des Spruches ist dunkel. Der Verfasser kann 

also nur eine Vermutung anstellen: Steht vielleicht hinter der Formulierung der Devise ein 

Ereignis, das sich - vielleicht zur Zeit der Kaiserwahl oder Krönung - vor den Augen vieler 

sozusagen zur Bestätigung seiner Erwählung abgespielt hat, vergleichbar etwa dem Sidus 

Tulium, jenem Kometen, der im Jahre 44 v. Chr. sieben Tage sichtbar war und als Bestä- 

tigung für die Erhebung Caesars zu den Göttern interpretiert wurde? Es wäre verlockend, 

den Kometen C/1618 WI, der im Advent 1618 die Gemüter der Menschen erschreckte und 

als Vorzeichen eines kommenden Krieges gedeutet wurde, damit zu verbinden - aber dieser 

kam zu spät, die Devise war früher da.''? 

Es gab allerdings viele Jahre vorherein Kometenereignis, das in Zusammenhang mit Matthias 

steht: Am 11. November 1577 wurde über Antwerpen ein Komet gesichtet, drei Tage vor 

Matthias‘ Einzug in die Stadt. Er ließ dieses beunruhigende Ereignis umdeuten und sich als 

Retter und Friedensbringer feiern, der das drohende schlimme Schicksal zum Guten wenden 

könne. Zu diesem Zweck wurden Medaillen geprägt und unters Volk verteilt. Sie tragen auf 

der Vorderseite die Aufschrift: SPEM FERT MATHIAS Ao 1577 14 No (Hoffnung bringt 

Matthias am 14. November 1577) und zeigen den Sonnengott in einer Biga (Streitwagen), 

auf der Rückseite: OFFENSI NUMINIS ASTRUM (der Stern der beleidigten Gottheit) mit 

dem Kometen über Antwerpen. ''' 

Man könnte auch an den Halleyschen Kometen des Jahres 1607 denken, den viele Astrono- 

men, unter ihnen auch Kepler, beschrieben haben. Im Jahr darauf schloss Matthias mit Kaiser 

Rudolf den Vertrag von Lieben. Dabei kam es zur Aufteilung der Macht: Rudolf behielt 

Böhmen, Schlesien und die Lausitz; Matthias erhielt Ungarn, Österreich und Mähren. Im 

Jahre 1611 wurde Matthias zum König von Böhmen, 1612 zum Kaiser gekrönt. 

108 KHM: www.khm.at/en/object/74644/ [09.05.2023]. 

109 Porträtsammlung der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel unter der Inventar-Nr. IV 4. 

110 Kepler entdeckte diesen Planeten am 29.11.1618 und verfasste im Jahre 1619 über dieses Ereignis die Schrift 

„De cometis“. 

111 Staatliche Münzsammlung München: https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/ NKENNBYUFDAWUJ 

DDUNSTSUICS2QUNIZ [10.05.2023].



2.11 Ferdinand II. (reg. 1619–1637)  
Östliche Längsseite  
Maße: 3,30 x 1,70 m

Devise im Kaisersaal: LEGITIME CERTANTIBVS – Für jene, die gemäß dem Recht 
kämpfen.

Emblem: Krone auf Weltkugel über einem Berg.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt, Szepter in der rechten Hand, links die rudolfinische Hauskro-
ne auf dem Tisch, rechts im Hintergrund die Schlacht am Weißen Berg, links im Hintergrund 
Ferdinand vor einem Kruzifix in der Wiener Hofburg kniend und betend.

Bilder im Bild: Die Schlacht am Weißen Berg bei Prag am 8. November 1620 war die 
erste große militärische Auseinandersetzung im Dreißigjährigen Krieg. In ihrem Verlauf 
unterlagen die Truppen der böhmischen Stände unter ihrem König Friedrich V. von der Pfalz 
den kaiserlichen und bayerischen Truppen der Katholischen Liga. Nach seiner Niederlage 
musste Friedrich V., der sogenannte Winterkönig, aus Böhmen fliehen. Kaiser Ferdinand 
II. konnte seinen Anspruch auf die Krone Böhmens durchsetzen.

Kruzifix: Ferdinand wurde ab 1590 von den Jesuiten in Ingolstadt, wo er Gymnasium und 
Universität besuchte, streng katholisch erzogen. Ferdinand war sehr fromm und besuchte 
mindestens einmal täglich die Messe. Den Protestantismus lehnte er entschieden ab. Aller-
dings war er unsicher in seinen Meinungen und blieb zeitlebens sehr abhängig von seinen 
Räten und Beichtvätern.

Interpretation:
Unter dem Einfluss seiner streitbaren Mutter und der jesuitischen Lehrer sah sich Fer-

dinand schon als Erzherzog und Regent von Innerösterreich als standhafter Vorkämpfer 

Kaisersaal

77

Kaisersaal 
  

2.11 Ferdinand Il. (reg. 1619-1637) 

Östliche Längsseite 
Maße: 3,30 x 1,70 m 

Devise im Kaisersaal: LEGITIME CERTANTIBVS - Für jene, die gemäß dem Recht 

kämpfen. 

Emblem: Krone auf Weltkugel über einem Berg. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt, Szepter inder rechten Hand, links die rudolfinische Hauskro- 

ne auf dem Tisch, rechts im Hintergrund die Schlacht am Weißen Berg, links im Hintergrund 

Ferdinand vor einem Kruzifix in der Wiener Hofburg kniend und betend. 

Bilder im Bild: Die Schlacht am Weißen Berg bei Prag am 8. November 1620 war die 

erste große militärische Auseinandersetzung im Dreißigjährigen Krieg. In ihrem Verlauf 

unterlagen die Truppen der böhmischen Stände unter ihrem König Friedrich V. vonder Pfalz 

den kaiserlichen und bayerischen Truppen der Katholischen Liga. Nach seiner Niederlage 

musste Friedrich V., der sogenannte Winterkönig, aus Böhmen fliehen. Kaiser Ferdinand 

II. konnte seinen Anspruch auf die Krone Böhmens durchsetzen. 

Kruzifix: Ferdinand wurde ab 1590 von den Jesuiten in Ingolstadt, wo er Gymnasium und 

Universität besuchte, streng katholisch erzogen. Ferdinand war schr fromm und besuchte 

mindestens einmal täglich die Messe. Den Protestantismus lehnte er entschieden ab. Aller- 

dings war er unsicher in seinen Meinungen und blieb zeitlebens sehr abhängig von seinen 

Räten und Beichtvätern. 

Interpretation: 

Unter dem Einfluss seiner streitbaren Mutter und der jesuitischen Lehrer sah sich Fer- 

dinand schon als Erzherzog und Regent von Innerösterreich als standhafter Vorkämpfer 

  124



des katholischen Glaubens gegen die Ketzerei. Sein Wahlspruch ist dem Neuen Testament 
entnommen (2 Tim 2,5): „Nam et qui certat in agone, non coronatur nisi legitime certaverit“ 
(Einheitsübersetzung: Und wer an einem Wettkampf teilnimmt, erhält den Siegeskranz nur, 
wenn er nach den Regeln kämpft). Weitere Bibelstellen, die zum „Kampf“ auffordern (Eph 
6,10–17 und 1 Kor 9,24-25) wird man sich zur Veranschaulichung ergänzen dürfen. Legitime 
certantibus ist die verkürzte Version von „Corona legitime certantibus“ (frei: Jenen, die für 

die gerechte Sache kämpfen, gebührt die Krone). Ferdinand wird das auf seinen – in seinen 
Augen – gerechten und erfolgreichen Kampf um die Kaiserkrone bezogen haben, aber wohl 
auch in der Folge auf den Kampf gegen die Protestanten im Dreißigjährigen Krieg.

2.12 Ferdinand III. (reg. 1637–1657)  
Westliche Längsseite  
Maße: 3,30 x 1,20 m

Devise im Kaisersaal: IVSTITIA ET PIETATE – In Gerechtigkeit und Frömmigkeit.

Emblem: Waage, darüber ein Kreuz, davor Szepter und Schwert gekreuzt.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Lorbeerkranz auf dem Haupt, Reichsapfel in 
der linken Hand, Feldherrnstab in der rechten Hand, rechts im Hintergrund die rudolfinische 
Hauskrone auf einem Tisch, rechts vorne eine Rüstung.

Weitere Devise: Pro Deo et Populo – Für Gott und Volk.112

112 Brunetti, Austria imperans.

Kaisersaal

7878 

Kalsersaal 

des katholischen Glaubens gegen die Ketzerei. Sein Wahlspruch ist dem Neuen Testament 

entnommen (2 Tim 2,5): „Nam et qui certat in agone, non coronatur nisi legitime certaverit“ 

(Einheitsübersetzung: Und wer an einem Wettkampf teilnimmt, erhält den Siegeskranz nur, 

wenn er nach den Regeln kämpft). Weitere Bibelstellen, die zum „Kampf“ auffordern (Eph 

6,10-17 und 1Kor 9,24-25) wird man sich zur Veranschaulichung ergänzen dürfen. Legitime 

certantibus ist die verkürzte Version von „Corona legitime certantibus“ (frei: Jenen, die für 

die gerechte Sache kämpfen, gebührt die Krone). Ferdinand wird das auf seinen - in seinen 

Augen - gerechten und erfolgreichen Kampf um die Kaiserkrone bezogen haben, aber wohl 

auch in der Folge auf den Kampf gegen die Protestanten im Dreißigjährigen Krieg. 

2.12 Ferdinand Ill. (reg. 1637-1657) 

Westliche Längsseite 
Maße: 3,30 x 1,20 m 

Devise im Kaisersaal: IVSTITIA ET PIETATE - In Gerechtigkeit und Frömmigkeit. 

Emblem: Waage, darüber ein Kreuz, davor Szepter und Schwert gekreuzt. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Lorbeerkranz auf dem Haupt, Reichsapfel in 

der linken Hand, Feldherrnstab in der rechten Hand, rechts im Hintergrund die rudolfinische 

Hauskrone auf einem Tisch, rechts vorne eine Rüstung. 

Weitere Devise: Pro Deo et Populo — Für Gott und Volk.''? 

112 Brunetti, Austria imperans. 

 



2.13 Leopold I. (reg. 1658–1705)  
Östliche Längsseite  
Maße: 3,30 x 1,20 m

Devise im Kaisersaal: CONSILIO ET INDVSTRIA - Mit Rat und Fleiß.

Emblem: Krone über Erdglobus, darüber Auge in Strahlenkranz, links und rechts davon je 
eine Hand mit Szepter und Schwert.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, mit Feldherrnstab in der rechten Hand auf 
einen Tisch gestützt, darauf liegt links die Reichskrone, die Szene rechts im Hintergrund: 
die Schlacht am Kahlenberg in Wien (1683).

Bild im Bild: Das Bild im Bild zeigt die Schlacht am Kahlenberg vom 12. September 1683. 
Sie beendete die Zweite Wiener Türkenbelagerung. Ein deutsch-polnisches Entsatzheer unter 
der Führung des polnischen Königs Johann III. Sobieski schlug die osmanische Armee.

2.14 Joseph I. (reg. 1705–1711)  
Südliche Schmalseite  
Maße: 3,30 x 1,40 m

Devise im Kaisersaal: AMORE ET TIMORE – In Liebe und Ehrfurcht.

Emblem: Schwert von Lorbeer umwunden, darüber Auge in Strahlenglorie.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, der Feldherrnstab in der rechten Hand weist 
auf die Szene der Belagerung von Landau links im Hintergrund, rechts Reichsapfel und 
rudolfinische Hauskrone.

Kaisersaal

79

Kalsersaal 
  

2.13 Leopold I. (reg. 1658-1705) 
Östliche Längsseite 
Maße: 3,30 x 1,20 m 

Devise im Kaisersaal: CONSILIO ET INDVSTRIA - Mit Rat und Fleiß. 

Emblem: Krone über Erdglobus, darüber Auge in Strahlenkranz, links und rechts davon je 

eine Hand mit Szepter und Schwert. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, mit Feldherrnstab in der rechten Hand auf 

einen Tisch gestützt, darauf liegt links die Reichskrone, die Szene rechts im Hintergrund: 

die Schlacht am Kahlenberg in Wien (1683). 

Bild im Bild: Das Bild im Bild zeigt die Schlacht am Kahlenberg vom 12. September 1683. 

Sie beendete die Zweite Wiener Türkenbelagerung. Ein deutsch-polnisches Entsatzheer unter 

der Führung des polnischen Königs Johann II. Sobieski schlug die osmanische Armee. 

2.14 Joseph I. (reg. 1705-1711) 

Südliche Schmalseite 

Maße: 3,30 x 1,40 m 

Devise im Kaisersaal: AMORE ET TIMORE - In Liebe und Ehrfurcht. 

Emblem: Schwert von Lorbeer umwunden, darüber Auge in Strahlenglorie. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, der Feldherrnstab in der rechten Hand weist 

auf die Szene der Belagerung von Landau links im Hintergrund, rechts Reichsapfel und 

rudolfinische Hauskrone. 

  79



2.15 Karl VI. (reg. 1711–1740)  
Südliche Schmalseite  
Maße: 3,30 x 1,40 m

Devise im Kaisersaal: CONSTANTIA ET FORTITVDINE – Mit Standhaftigkeit und Mut.

Variante der Devise: CONSTANTER CONTINET ORBEM – Fest hält er das Weltreich 
zusammen.113

Emblem: Erdglobus in Wolkenkreis.

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Feldherrnstab in der rechten Hand, die Linke 
auf dem Reichsapfel, rechts auf dem Tisch die Reichskrone, links ein Löwe mit Reichsapfel, 
Karl steht auf der türkischen Fahne mit Rossschweif.

Interpretation zu 2.12 bis 2.15:
Die Devisen von Ferdinand III., Leopold I., Josef I. und Karl VI. gleichen sich darin, dass 

sie alle je zwei Tugenden, d.h. hervorragende Eigenschaften oder vorbildliche Haltungen, 
als Devise erwählt haben. So sollen sie auch in einem Abschnitt behandelt werden.

Das Konzept der Tugenden als Grundlage eines glückenden Lebens geht auf die alten Grie-
chen zurück, die verschiedene Tugend-Kataloge vorlegten. Seit Platon setzte sich die Idee 
einer Vierergruppe durch, die man Kardinaltugenden nannte (cardo = Türangel; Dreh- und 
Angelpunkt). Er zählte dazu die Tapferkeit (ἀνδρεία), die Gerechtigkeit (δικαιοσύνη), die 
Besonnenheit (σωφροσύνη) und die Klugheit (φρόνησις) oder Weisheit (σοφία). Ciceros vier 
Kardinaltugenden lauten: Gerechtigkeit (iustitia), Mäßigung (temperantia), Tapferkeit und 
Großmut (fortitudo, magnitudo animi bzw. virtus) sowie Weisheit oder Klugheit (sapientia 

113 Diem, Devisen.

Kaisersaal

8080 

Kaisersaal 

2.15 Karl VI. (reg. 1711-1740) 
Südliche Schmalseite 

Maße: 3,30 x 1,40 m 

Devise im Kaisersaal: CONSTANTIA ET FORTITVDINE - Mit Standhaftigkeit und Mut. 

Variante der Devise: CONSTANTER CONTINET ORBEM - Fest hält er das Weltreich 

zusammen. ''® 

Emblem: Erdglobus in Wolkenkreis. 

Bildnis: Ganzfiguriges Porträt im Harnisch, Feldherrnstab in der rechten Hand, die Linke 

auf dem Reichsapfel, rechts auf dem Tisch die Reichskrone, links ein Löwe mit Reichsapfel, 

Karl steht auf der türkischen Fahne mit Rossschweif. 

Interpretation zu 2.12 bis 2.15: 

Die Devisen von Ferdinand IH., Leopold I., JosefI. und Karl VI. gleichen sich darin, dass 

sie alle je zwei Tugenden, d.h. hervorragende Eigenschaften oder vorbildliche Haltungen, 

als Devise erwählt haben. So sollen sie auch in einem Abschnitt behandelt werden. 

Das Konzept der Tugenden als Grundlage eines glückenden Lebens geht auf die alten Grie- 

chen zurück, die verschiedene Tugend-Kataloge vorlegten. Seit Platon setzte sich die Idee 

einer Vierergruppe durch, die man Kardinaltugenden nannte (cardo = Türangel; Dreh- und 

Angelpunkt). Er zählte dazu die Tapferkeit (avöpeio), die Gerechtigkeit (ötkaooövn), die 

Besonnenheit (o@PPocDvn) und die Klugheit (ppövnoıc) oder Weisheit (ooQto). Ciceros vier 

Kardinaltugenden lauten: Gerechtigkeit (iustitia), Mäßigung (temperantia), Tapferkeit und 

Großmut (fortitudo, magnitudo animi bzw. virtus) sowie Weisheit oder Klugheit (sapientia 

113 Diem, Devisen. 

 



bzw. prudentia). Dazu kamen später die sog. Christlichen Tugenden Glaube (fides), Hoffnung 
(spes) und Liebe (amor).

Auch von Herrschern erwartete man sich passende Tugenden, jedenfalls aber legten ihnen 
zahlreiche Autoren in Antike und Mittelalter in sog. Fürstenspiegeln mehr oder weniger 
ausführliche Tugendkataloge vor.

Mit der Einführung des Prinzipats bildete sich auch in Rom ein Tugendkanon für den idealen 
Herrscher heraus. Das wird beispielsweise bei Augustus deutlich, dem für seine Verdienste 
ein goldener Ehrenschild (clupeus aureus) in der Curia Iulia (Rathaus) aufgestellt wurde, der 
mit seinen vorzüglichen Tugenden beschriftet war: virtus (Tapferkeit), clementia (Milde), 
iustitia (Gerechtigkeit), pietas (Pflichtgefühl, Frömmigkeit). 

Ab der Renaissance wurde diese Tradition wiederbelebt; von einem Herrscher der frühen 
Neuzeit wurde ein umfangreicher Tugendkatalog gefordert. Trotz seines utopischen Charak-
ters wurde die Erfüllung dieses Tugendkatalogs durch die Fürsten erwartet, denn so wurde ein 
Idealbild vor Augen gestellt, das den Hoffnungen und Wünschen der Öffentlichkeit entsprach.

Zu 2.12: In Ferdinands III. Emblem symbolisiert die Waage die Gerechtigkeit, das Kreuz 
darüber die Frömmigkeit des Herrschers (Szepter und Schwert). 

Iustitia gehört zu den Kardinaltugenden. Pietas ist ein Grundbegriff der römischen Tugend-
lehre und bezeichnet die rechte Gesinnung und das entsprechende Handeln gegenüber den 
Menschen, den Göttern und dem Vaterland. Dazu gehört also auch Liebe und Dankbarkeit 
in der Familie und unter Freunden, Achtung der Verstorbenen und Pflichterfüllung im Staat. 
Den Besiegten gegenüber kann der Begriff auch die Bedeutung „Milde, Barmherzigkeit, 
Gnade“ annehmen. Das Musterbeispiel für diese Tugend ist Vergils „pius Aeneas“, der in 
vielen Emblemen dargestellt ist.

Kaisersaal

81

Kaisersaal 
  

bzw. prudentia). Dazu kamen später die sog. Christlichen Tugenden Glaube (fides), Hoffnung 

(spes) und Liebe (amor). 

Auch von Herrtschern erwartete man sich passende Tugenden, jedenfalls aber legten ihnen 

zahlreiche Autoren in Antike und Mittelalter in sog. Fürstenspiegeln mehr oder weniger 

ausführliche Tugendkataloge vor. 

Mit der Einführung des Prinzipats bildete sich auch in Rom ein Tugendkanon für den idealen 

Herrscher heraus. Das wird beispielsweise bei Augustus deutlich, dem für seine Verdienste 

ein goldener Ehrenschild (clupeus aureus) in der Curia Iulia (Rathaus) aufgestellt wurde, der 

mit seinen vorzüglichen Tugenden beschriftet war: virtus (Tapferkeit), clementia (Milde), 

iustitia (Gerechtigkeit), pietas (Pflichtgefühl, Frömmigkeit). 

Ab der Renaissance wurde diese Tradition wiederbelebt; von einem Hertscher der frühen 

Neuzeit wurde ein umfangreicher Tugendkatalog gefordert. Trotz seines utopischen Charak- 

ters wurde die Erfüllung dieses Tugendkatalogs durch die Fürsten erwartet, denn so wurde ein 

Idealbild vor Augen gestellt, das den Hoffnungen und Wünschen der Öffentlichkeit entsprach. 

Zu 2.12: In Ferdinands III. Emblem symbolisiert die Waage die Gerechtigkeit, das Kreuz 

darüber die Frömmigkeit des Herrschers (Szepter und Schwert). 

Iustitia gehört zu den Kardinaltugenden. Pietas ist ein Grundbegriff der römischen Tugend- 

lehre und bezeichnet die rechte Gesinnung und das entsprechende Handeln gegenüber den 

Menschen, den Göttern und dem Vaterland. Dazu gehört also auch Liebe und Dankbarkeit 

in der Familie und unter Freunden, Achtung der Verstorbenen und Pflichterfüllung im Staat. 

Den Besiegten gegenüber kann der Begriff auch die Bedeutung „Milde, Barmherzigkeit, 

Gnade“ annehmen. Das Musterbeispiel für diese Tugend ist Vergils „pius Aeneas“, der in 

vielen Emblemen dargestellt ist. 

  81



Im „Somnium Scipionis“ sieht Cicero die Pflege von Iustitia und Pietas als die Aufgabe des 
Politikers an: “Übe Gerechtigkeit und fromme Liebe, die unter Verwandten und Freunden 
etwas Großes ist, das Größte aber im Vaterland“. 114 Für Augustinus ist Pietas das Fundament 
beim Aufbau der Civitas Dei (des Gottesstaates), und mit der Krönung Karls des Großen 
geht diese Tradition ins Mittelalter über.

Zu 2.13: Das Emblem von Leopold I. ist besonders interessant, weil hier erstmals in der 
Habsburgerreihe das sog. „Auge der Vorsehung“ auftaucht (es wiederholt sich im Emblem 
Josephs I.). Dargestellt wird es als ein von einem Strahlenkranz umgebenes Auge, das sonst 
meist von einem Dreieck umschlossen ist. Das Auge verweist auf Gott, der alles sieht und 
weiß, das Dreieck auf die Trinität. Die Darstellung verweist auf Bibelstellen, in denen vom 
Auge Gottes die Rede ist. So heißt es in Spr. 15,3 EU: „An jedem Ort sind die Augen des 
Herrn, sie wachen über Gute und Böse.“

Schon 1525 findet sich das von einem Dreieck umschlossene Auge Gottes auf einem Ge-
mälde von Jacopo da Pontormo („Abendmahl in Emmaus“).115 Matthaeus Merian stellt 
das Auge Gottes nicht im Dreieck dar, sondern von einer Strahlenglorie umgeben.116 Dann 
begegnet das Auges Gottes in einem Dreieck wieder auf einer Medaille von Charles II. von 
England aus dem Jahre 1660, im Jahre 1677 im Dreieck mit Wolkenring in der Bekrönung 
des Kreuzaltars der nördlichen Kreuzkapelle des Klosters Stoczek in Polen (bis 1945: 
Springborn in Ostpreußen), 1683 auf einer Medaille, die im Auftrag von Kaiser Leopold 
nach der Befreiung Wien geprägt wurde117; 1690 wiederum auf einer englischen Medaille 
von König Wilhelm III. (1689–1702). In der Folge ist das Auge Gottes mit und ohne Dreieck 
sozusagen allgegenwärtig118.

Consilio et Industria (durch Klugheit und Beharrlichkeit) gelang es Leopold I., die Türken-
gefahr abzuwehren. Seine wahre Liebe galt freilich den Künsten und besonders der Musik.

Zu 2.14.: Im Emblem von Joseph I. steht der Lorbeerkranz (wie seit alters her) für Erfolg, 
Sieg und Ehre. Verbunden mit dem Schwert muss man vor allem an militärischen Ruhm 
denken: Vielleicht soll das Symbol an die Niederwerfung des ungarischen Aufstandes 1708 
unter Rakoczy erinnern. Darüber ist wieder das Auge Gottes in Strahlenglorie, von dem 
schon die Rede war.

Amore et Timore (durch Liebe und Furcht) ist aus dem Blickwinkel des Herrschenden ge-
sagt: Er will so regieren, dass er von seinen Untertanen geliebt wird, Aufrührer und Feinde 
aber sollen ihn fürchten.

Zu 2.15: Constantia et Fortitudine: Das Leben von Karl VI. war maßgeblich vom Versuch 
geprägt, das Reich zusammenzuhalten: 1703 wurde er König von Spanien, nachdem die 
Habsburger-Dynastie dort im Mannesstamm ausgestorben war. Der spanische König selbst 
aber hatte nicht Karl, sondern Philipp von Anjou als Erben bestimmt, was den Spanischen 

114 Cicero, de re publica VI, 16: Iustitiam cole et pietatem, quae cum magna in parentibus et propinquis, tum in 
patria maxima est.

115 Abb. des Gemäldes: https://fotoinventari.uffizi.it/it/ricerca-opere?isPostBack=1&numero_opera=8740&id_
inventario=1 (Uffizien / Florenz).

116 Laut Stuhlfauth (s. Anm. 118) in: Johann Philipp Abelin: Theatrum Europaeum ( … ), Frankfurt 1643.
117 Bild bei Wien-Museum online: https://sammlung.wienmuseum.at/objekt/96916-auf-die-tuerkenbelagerung/ 

[11.05.2023].
118 Vgl. zum ganzen Absatz: Georg Stuhlfauth: Das Dreieck. Die Geschichte eines religiösen Symbols, Stuttgart 

1937, S. 26f.

Kaisersaal

8282 

Kalsersaal 

Im „Somnium Scipionis“ sieht Cicero die Pflege von Iustitia und Pietas als die Aufgabe des 

Politikers an: “Übe Gerechtigkeit und fromme Liebe, die unter Verwandten und Freunden 

etwas Großes ist, das Größte aber im Vaterland“. ''* Für Augustinus ist Pietas das Fundament 
beim Aufbau der Civitas Dei (des Gottesstaates), und mit der Krönung Karls des Großen 

geht diese Tradition ins Mittelalter über. 

Zu 2.13: Das Emblem von Leopold I. ist besonders interessant, weil hier erstmals in der 

Habsburgerreihe das sog. „Auge der Vorsehung“ auftaucht (es wiederholt sich im Emblem 

Josephs 1.). Dargestellt wird es als ein von einem Strahlenkranz umgebenes Auge, das sonst 

meist von einem Dreieck umschlossen ist. Das Auge verweist auf Gott, der alles sieht und 

weiß, das Dreieck auf die Trinität. Die Darstellung verweist auf Bibelstellen, in denen vom 

Auge Gottes die Rede ist. So heißt es in Spr. 15,3 EU: „An jedem Ort sind die Augen des 

Herrn, sie wachen über Gute und Böse.“ 

Schon 1525 findet sich das von einem Dreieck umschlossene Auge Gottes auf einem Ge- 

mälde von Jacopo da Pontormo („Abendmahl in Emmaus“).''® Matthacus Merian stellt 
das Auge Gottes nicht im Dreieck dar, sondern von einer Strahlenglorie umgeben.''® Dann 
begegnet das Auges Gottes in einem Dreieck wieder auf einer Medaille von Charles II. von 

England aus dem Jahre 1660, im Jahre 1677 im Dreieck mit Wolkenring in der Bekrönung 

des Kreuzaltars der nördlichen Kreuzkapelle des Klosters Stoczek in Polen (bis 1945: 

Springborn in Ostpreußen), 1683 auf einer Medaille, die im Auftrag von Kaiser Leopold 

nach der Befreiung Wien geprägt wurde''”; 1690 wiederum auf einer englischen Medaille 
von König Wilhelm IH. (1689-1702). Inder Folge ist das Auge Gottes mit und ohne Dreieck 

sozusagen allgegenwärtig'"®. 

Consilio et Industria (durch Klugheit und Beharrlichkeit) gelang es Leopold I., die Türken- 

gefahr abzuwehren. Seine wahre Liebe galt freilich den Künsten und besonders der Musik. 

Zu 2.14.: Im Emblem von Joseph I. steht der Lorbeerkranz (wie seit alters her) für Erfolg, 

Sieg und Ehre. Verbunden mit dem Schwert muss man vor allem an militärischen Ruhm 

denken: Vielleicht soll das Symbol an die Niederwerfung des ungarischen Aufstandes 1708 

unter Rakoczy erinnern. Darüber ist wieder das Auge Gottes in Strahlenglorie, von dem 

schon die Rede war. 

Amore et Timore (durch Liebe und Furcht) ist aus dem Blickwinkel des Herrschenden ge- 

sagt: Er will so regieren, dass er von seinen Untertanen geliebt wird, Aufrührer und Feinde 

aber sollen ihn fürchten. 

Zu 2.15: Constantia et Fortitudine: Das Leben von Karl VI. war maßgeblich vom Versuch 

geprägt, das Reich zusammenzuhalten: 1703 wurde er König von Spanien, nachdem die 

Habsburger-Dynastie dort im Mannesstamm ausgestorben war. Der spanische König selbst 

aber hatte nicht Karl, sondern Philipp von Anjou als Erben bestimmt, was den Spanischen 

114 Cicero, de re publica VI, 16: Iustitiam cole et pietatem, quae cum magna in parentibus et propinquis, tum in 

patria maxima est. 

115 Abb. des Gemäldes: https: //fotoinventari.ufizi.it/it/ricerca-opere?isPostBack=1&numero_opera=8740&id_ 

inventario=1 (Uflizien / Florenz). 

116 Laut Stuhlfauth (s. Anm. 118) in: Johann Philipp Abelin: Theatrum Europaeum ( ... ), Frankfurt 1643. 

117 Bild bei Wien-Museum online: https://sammlung. wienmuseum.at/objekt/96916-auf-die-tuerkenbelagerung/ 

[11.05.2023]. 
118 Vgl. zum ganzen Absatz: Georg Stuhlfauth: Das Dreieck. Die Geschichte eines religiösen Symbols, Stuttgart 

1937, S. 26f.



Erbfolgekrieg auslöste. Karl kämpfte in Spanien um die Krone und erwies sich als mutig und 
zäh, als aber 1711 sein Bruder Joseph ohne männlichen Nachfahren überraschend starb, wen-
dete sich das Blatt: Karl trat dessen Erbe an und musste auf Spanien verzichten. Allerdings 
drohte auch der österreichischen Linie das Aus, weil Karls einziger Sohn Leopold Johann 
schon 1716 verstarb. Durch die 1703 beschlossene und 1713 verkündete „Pragmatische 
Sanktion“, die der ältesten Tochter Maria Theresia die Nachfolge auf dem Thron sichern 
sollte, hoffte der Kaiser, zumindest für den österreichischen Teil sein Ziel zu erreichen, das 
Reich zusammenzuhalten (CONSTANTER CONTINET ORBEM). 

Das Emblem in der Kombination von Erdkugel und Wolkenkreis scheint singulär zu sein. 
Vielleicht darf man es aus der Situation deuten: Eine Welt im Dunkel der Wolken – Sorgen 
belasten die Gegenwart, die Zukunft ist ungewiss.

Kaisersaal

83

Kalsersaal 
  

Erbfolgekrieg auslöste. Karl kämpfte in Spanien um die Krone und erwies sich als mutig und 

zäh, als aber 1711 sein Bruder Joseph ohne männlichen Nachfahren überraschend starb, wen- 

dete sich das Blatt: Karl trat dessen Erbe an und musste auf Spanien verzichten. Allerdings 

drohte auch der österreichischen Linie das Aus, weil Karls einziger Sohn Leopold Johann 

schon 1716 verstarb. Durch die 1703 beschlossene und 1713 verkündete „Pragmatische 

Sanktion“, die der ältesten Tochter Maria Theresia die Nachfolge auf dem Thron sichern 

sollte, hoffte der Kaiser, zumindest für den österreichischen Teil sein Ziel zu erreichen, das 

Reich zusammenzuhalten (CONSTANTER CONTINET ORBEM). 

Das Emblem in der Kombination von Erdkugel und Wolkenkreis scheint singulär zu sein. 

Vielleicht darf man es aus der Situation deuten: Eine Welt im Dunkel der Wolken - Sorgen 

belasten die Gegenwart, die Zukunft ist ungewiss. 

83


