OBEROSTERREICHISCHE
H R

EIMATBIATTE

48. Jahrgang 1994 Heft 2

Herausgegeben vom Institut fiir Volkskultur

Alfred Miihlbacher-Parzer
Epitaphien - Gedachtnismale in Kirchen und Friedhéfen Oberosterreichs 103

Alfred Hollhuber

Die Holzburg auf dem Rametstein
Ein in Vergessenheit geratener Wehrbau im einstigen Nordwald 112

Bernhard Prokisch
Der Miinzfund von Doppl - Gemeinde Schwertberg 148

Leopold Maybock
Geschichte des Bauerngutes Bairbock in Doppl 156

Walter Hartinger
Volkskultur = Regionalkultur in engen Grenzen? 160

Herbert Bezdek

Ein Konig auf Wildberg gefangen 176

Harry Slapnicka

Oberosterreich in der Karikatur — Karikaturisten in Oberdsterreich 183

Volkskultur aktuell 191

Buchbesprechungen 194
101



Volkskultur = Regionalkultur in engen Grenzen?*

Von Walter Hartinger

Volkskultur ist ein Begriff, der innerhalb der Disziplin Volkskunde zentral
ist, ja dessen eigentlichen Gegenstandsbereich er ausmacht. Wer in die Verlegenheit
kommt, diesen Begriff definieren zu miissen, tut dies meist dadurch, daf er Volks-
kultur abgrenzt gegeniiber anderen Erscheinungsformen von Kultur: gegen die Kul-
tur der Eliten, also gegeniiber den selbstgeschaffenen Lebensformen von Adel,
Geistlichkeit und Biirgertum, die sich auszeichneten durch ihre internationale Gel-
tung oder gegeniiber dem Kulturverstindnis der Volkerkundler, deren Forschungs-
interesse gerichtet ist auf die Kultur als solche, wie sie sich niederschlagt in grund-
satzlichen Auflerungen des Rechts, der asthetischen Gestaltung, der religiosen
Gesinnung oder der Ordnung des sozialen Zusammenlebens.

Demnach kommen fiir die Volkskultur enge Grenzen und kleine Riume in
Sicht. Volkskultur = Regionalkultur - das ist eine der iiblichen Umschreibungen,
wenn man auf die raumliche Erstreckung sieht. Eine der Besonderheiten der Volks-
kultur besteht darin - so lautet eine immer wiederkehrende Vorstellung in der ein-
schlagigen Literatur -, daf sie nur gilt fiir ein einzelnes Dorf, ein Kirchspiel, eine Tal-
schaft, allenfalls fiir eine Provinz oder Region. 1978 war in Miinchen eine wissen-
schaftliche Arbeitstagung, welche auf das Grundsatzliche volkskundlicher For-
schung abzielte; sie gab sich das Thema ,Regionale Kulturanalyse” (Protokollband
Miinchen 1979, hg. von Helge Gerndt und Geqrg Schroubek). Oder das Symposion
zu Ehren des 70. Geburtstages von Karl-Sigismund Kramer, einem der wichtigsten
Reprasentanten der gegenwirtigen Volkskunde in Deutschland, im Jahr 1986 stand
unter dem Motto ,Historische Methode und regionale Kultur” (Tagungsband hg.
von Konrad Késtlin, Berlin 1987). Wolfgang Briickner tiberschreibt seinen Beitrag
zur Fachdiskussion der letzten Jahre mit ,Volkskunde als Sozialgeschichte regionaler
Kultur” (in: Industriegesellschaft und Regionalkultur, hg. von Wolfgang Lipp, Kéln
1984, S. 71-88). Volkskultur wire demnach die Kultur der kleinen Raume, Kultur in
engen Grenzen.

Dieser Aspekt findet eine zusitzliche Betonung, wenn man auf die soziale
Streubreite der Volkskultur sieht. Auch hier werden oder wurden gern die Grenzen
betont. Man sprach von den unteren und mittleren Sozialschichten, schlo aber
haufig gleich die zahlenmifig groften Gruppen aus, etwa die Stadter - also Biirger,
Handwerker und Industriearbeiter. Was noch verblieb, waren kleine Gruppen: die
Bauern - eine seit 150 Jahren rapide zusammenschrumpfende Bevélkerungsgruppe

* Vortrag gehalten bei der 2. Jahrestagung des OO. Forum Volkskultur, 19. Marz 1994, Bildungshaus
Schlof Puchberg bei Wels.

160




- und die Jager, Hirten und Fischer, die es hierzulande noch nie auf besonders mach-
tige Zahlen gebracht haben. Volkskultur = Kultur in engen Grenzen, auch wenn
man auf den sozialen Sektor sieht? Ein osterreichischer Tagungsband vereinigt
beide Aspekte in nahezu klassischer Weise unter der Uberschrift ,Minderheiten und
Regionalkultur” (hg. von Olaf Bockhorn, Kéroly Gaal und Irene Zucker, Wien 1981).

Was ich bisher skizziert und durch einige Buchtitel belegt habe, ist keines-
wegs willkiirlich aus 200 Jahren volkskundlicher Forschung herausgepickt, sondern
gibt den vorherrschenden Trend wieder. Volkskultur ist die Kultur der engen Gren-
zen, sowohl im Sozialen wie im Raumlichen - im Unterschied etwa zur Massenkul-
tur des Industriezeitalters, die sich durch ihre Allerweltsgeltung und ihre hektische
Wandlungsfihigkeit auszeichnet, ein Gedanke, der vor allem von dem Schweizer
Volkskundler Richard Weif8 betont worden war; sein groles Werk iiber die Volks-
kunde der Schweiz (Erlenbach 1946, neu aufgelegt 1978) hat nach dem Zweiten
Weltkrieg in der Bundesrepublik lange Zeit als das verbindliche Handbuch des
Faches gegolten. Entsprechend dieser Uberlegung hat jiingst ein Fachkollege die Exi-
stenz von Volkskultur vor den Zeiten von Renaissance und Humanismus - also fiir
das ganze Mittelalter und friihere Epochen - bestritten, weil angeblich damals kultu-
relle Grundiiberzeugungen fiir alle Gliederungen des Volkes in gleicher Weise gegolten
hatten; eine soziale Segmentierung sei erst im 16. Jahrhundert eingetreten, nun erst
diirfe man von ,Volkskultur” sprechen (so Konrad Késtlin, Feudale Identitat und
dogmatisierte Volkskultur, in: Zeitschrift fiir Volkskunde 73 [1977], S. 216-233). Die
Erscheinung von Volkskultur wird also hier unmittelbar gebunden an die
beschrinkte Geltung fiir abgegrenzte soziale Gruppen.

Wenn wir ein Fazit ziehen wollen, dann'miiten wir Volkskultur nach den
bisherigen Uberlegungen definieren als ,gruppenspezifische Lebensformen inner-
halb enger raumlicher Grenzen”. Wie man wohl aus dem Fragezeichen der Themen-
formulierung herausgehort hat, mochte ich Zweifel anmelden an der uneinge-
schrankten Geltung dieses Satzes. Ich werde im folgenden ausfiihren, erstens auf-
grund welcher Forschungshypothesen es tiberhaupt zur Anschauung von der Klein-
kammerung der Volkskultur gekommen ist. In einem groBeren zweiten Teil werde
ich dann zu verdeutlichen versuchen, daR die Volkskultur ganz entscheidend
gepragt wurde durch das Uberspringen von engmaschigen geographischen und
gesellschaftlichen Grenzen, daB sie ihre Attraktivitit gerade gewonnen hat aufgrund
der Durchlassigkeit nach allen Seiten, so daf nicht Stagnation und Verkiimmerung
ihr Schicksal geworden ist, sondern bestandige Weiterbildung und neue Lebendig-
keit.

Zunachst wende ich mich also der Frage zu: Wie kam es zur Hypothese von
der engmaschigen Volkskultur, welche sich angeblich einigelt hinter den Ziunen des
eigenen Dorfes, den Blick nicht erhebt iiber den Kirchturmhorizont und darum
Bestand hat iiber Generationen hinweg? Als man um die Wende vom 18. zum 19.
Jahrhundert das wissenschaftliche Interesse am Leben und Schaffen der einfachen
Bevolkerung entdeckte, da befand sich die geistige und wirtschaftliche Welt in
einem tiefen Umbruch. Ich tippe nur einige herausragende Erscheinungen an: Fran-

161




z6sische Revolution, allgemeine Sakularisierung, Verfassungsbewegung, Liberalisie-
rung der Wirtschaft, technische Erfindungen und beginnende Industrialisierung,
Verstarkung des Welthandels und neues koloniales oder imperialistisches Ausgrei-
fen der europiischen Staaten. Dies war die Welt der biirgerlichen Gelehrten, welche
die neue Disziplin der Volkskunde schufen; eine Welt, in der jedermann, der auf sich
etwas hielt, eine groBe Bildungsreise unternahm (zwischen 1780 und 1820 sind meh-
rere tausend Reisebeschreibungen gedruckt worden); eine Welt, in welcher die tradi-
tionellen Erklarungen, welche die christliche Kirche anbot fiir die Fragen nach der
Erschaffung von Mensch und Kosmos, nach der Existenz eines Jenseits und nach
dem Sinn unseres Daseins als nicht weiter giiltig erachtet wurden; diese biirgerli-
chen Gelehrten lebten in einer Welt, in der erstmals seit 500 Jahren wieder Stidte aus
dem Boden schossen, Fabrikgriindungen und -zusammenbriiche einander in beang-
stigender Geschwindigkeit ablosten.

Von all dem schien die Welt der Bauern, die man erstmals umfassend zum
Gegenstand von Beobachtungen machte, ausgeklammert: Hier unternahm man
keine groen Bildungsreisen, um zu erfahren, wie man anderswo lebte, sich kleidete,
a3, feierte, Hauser baute und die Felder bestellte; hier horte man anscheinend wie eh
und je glaubig auf die Worte des Pfarrers oder Klosterpredigers; die Dérfer waren
zundchst ausgespart aus dem rasanten Wandel ringsum, sie blieben winzig oder
klein bis iiberschaubar wie eh und je, und wenn man ein neues Haus baute, dann
richtete man sich nach dem Muster des alten. Es ist fiir uns heute schon verstandlich, -
dafl man beim ersten Aufbruch zur ethnographischen Forschung meinen konnte,
eine Nische in dem allgemeinen Verinderungsprozef zu entdecken. Die Hinwen-
dung zur Volkskultur ist wahrscheinlich zu einem erheblichen Teil motiviert von der
Sehnsucht nach einer Insel des Friedens und der Bestindigkeit gegeniiber den
schmerzlich erfahrenen Unberechenbarkeiten des eigenen Lebens.

Genausowenig wie man sich zunichst einmal vorstellen konnte, daR eine
raumliche Bewegung in die Welt der Bauern und der Handwerker auf dem Land
hineingekommen war, genausowenig wollte man eine Verinderung im sozialen
Bereich wahrhaben. Die groen Bauern schienen schon immer aus den namlichen
Familien gekommen zu sein, ebenso wie die Kleinhiusler und Inleute oder die
Schmiede, Wagner, Schneider und Schuster. Man konnte ja ausgehen von der
scheinbaren Unveranderlichkeit der Standegesellschaft, welche dem Adeligen, dem
Biirger und dem Bauern schon bei der Geburt seinen Lebensweg vorzeichnete.

All diese Vorstellungen verdichteten sich zu der Forschungshypothese, wel-
che mindestens iiber ein Jahrhundert hinweg eine Art Leitfunktion fiir die gelehrte
Anschauung von der Volkskultur besaf: die Vorstellung namlich, da das landliche
Volk aufgrund seiner raumlichen und sozialen Erstarrung Kulturgiiter tiber Jahrtau-
sende hinweg konserviert habe. Als man, angestofen durch den Archivar Georg
Landau, mit der Untersuchung der Bauernhiuser begann, da war man iiberzeugt,
bei den Bayern, Schwaben, Franken, Thiiringern, Sachsen, Holsteinern usw. noch
auf die grundsatzlichen Leitformen des Hausbaues der betreffenden Stimme in der
Volkerwanderungszeit zu stoen. Nichts anderes erwartete man von der Kleidung,

162




Dichtung, den Rechtsvorstellungen, der Volkskunst, den Liedern usw. Noch am
Ende des 19. Jahrhunderts war ein gelehrter Beobachter des Trachtenfestzuges auf
dem Miinchner Oktoberfest iiberzeugt, eine Kleiderverwandtschaft sowohl mit
indischen Dérfern zu entdecken wie auch mit Funden von Moorleichen aus vor-
christlicher Zeit. In den verkleideten Faschingsgestalten wollte man die Begleiter von
Gotterumziigen aus der germanischen Urheimat wiedererkennen; und die Gebrii-
der Grimm unternahmen es, aus Sagen, Mirchen und verschiedenen Brauchen die
Mythologie der Volkerwanderungszeit zusammenzusetzen.

Die neuere volkskundliche Forschung hat vieles von dem, was man wihrend
des 19. Jahrhunderts fiir sicher erwiesen angenommen hatte und was wihrend des
Dritten Reiches noch einmal als Ergebnis wissenschaftlicher Forschung dargeboten
wurde, iiber Bord geworfen. In der interessierten Offentlichkeit ist das freilich noch
keineswegs allgemein aufgenommen worden. Es ist zu verlockend, auf die alten
Handbiicher und Lexika zuriickzugreifen, etwa auf das ,Handworterbuch des deut-
schen Aberglaubens” von 1928 ff., welche den einstigen Forschungsstand leicht ver-
standlich und im Brustton der Uberzeugung darbieten. Da tut sich die jetzige Gene-
ration von Volkskundlern mit ihrem Insistieren auf Quellenbelegen und ihrer teil-
weisen abstrakten Begrifflichkeit schon erheblich schwerer. So aber wird in Zei-
tungsberichten iiber das Aufstellen von Maibaumen noch immer ziemlich regelma-
Rig der germanische Baumkult bemiiht, und bei den Perchtenlaufen der Alpenlind-
ler vergifst man auch kaum einmal, auf die Begleiter des Gottes Wotan hinzuweisen.
Zu tief sitzt noch das Vorurteil, daB in der Volkskultur der vorindustriellen Welt die
raumlichen und gesellschaftlichen Grenzen so eng gezogen gewesen seien, daf eine
wirkliche Bewegung hin zu neuen Formen kaum stattgefunden habe.

Ich komme jetzt zu meinem zweiten Abschnitt. Ubersehen wird und wurde
dabei, dal schon lange vor dem Eisenbahnzeitalter die Grenzen von Landschaften
und politischen Territorien durchlassig gewesen sind und daf es vielerlei Kanile
gegeben hat, auf denen Kenntnisse von anderen Menschen und deren Lebensfor-
men zu den Bauern, Landhandwerkern, Tagelohnern und Kleinhauslern gekommen
sind, von den Leuten in der Stadt ganz zu schweigen. So haben schon die politischen
Obrigkeiten dafiir gesorgt, daf sich die Untertanen nicht allzu selbstgeniigsam in
ihren Traditionen eingenistet haben. Zwar ist die politische Landschaft einst im Ver-
gleich zu heute sehr viel kleinkarierter gewesen, doch die Fiirsten, Grafen, Barone,
Freiherren und Hofmarksinhaber waren europaweit verwandt und verschwagert
und so bestens dariiber informiert, was in einem anderen Territorium vor sich ging,

Wie sollte es etwa maéglich sein, daf sich in einem jeden Dorf ein eigener
Kleidungsstil herausbildete und iiber Generationen hinweg bewahrt wurde - wovon
man um die Mitte des 19. Jahrhunderts fest iiberzeugt war -, wenn es doch seit dem
13. Jahrhundert staatliche Kleidungsordnungen gab, die immer wieder erneuert
wurden, die man in den einzelnen Territorien gegenseitig iibernahm und durch die
Beamten tiberwachen lieB? So wurde es den Dienstmidchen und anderen subalter-
nen Geistern tiberall ausgetrieben, sich schone Rosenkrinze aus Korallen, Elfenbein,
gefarbten Knochenperlen oder Silberfiligran um den Hals zu hangen oder an die
Kleidung zu heften, als diese Mode im 16. Jahrhundert aufgekommen ist. Nur den

163



Klosterfrauen und Ménchen blieb es vorbehalten, dies auch weiterhin zu tun, aller-
dings mit Zahlgeraten aus einfachem Material, Holz- oder Knochenperlen, versteht
sich. Und sowohl Kaiser Joseph II. wie sein bayerischer Nachbar Kurfiirst Karl Theo-
dor, vielfach verschwigert selbstverstandlich, haben durch Androhung drakoni-
scher Strafen fiir die Schneider und eitlen Frauenzimmer dafiir gesorgt, da8 die
Rocksaume langer und die Dekolletés kleiner geworden sind, als sich entsprechende
Geliiste zu Ende des 18. Jahrhunderts diesseits und jenseits des Inns regten. Und die
,Linzer Hauben” kennt man in Niederbayern vor allem unter der Bezeichnung ,Pas-
sauer Hauben’, weil sie einst auch von den vornehmen Biirgerinnen der Dreifliisse-
stadt mit Vorliebe getragen worden sind.

Schon seit dem 16. Jahrhundert, seitdem die Uberlieferung etwas dichter
fliet, finden wir kaum ein Feld des Alltags und Festtags, das nicht durch staatliche
Vorschriften reglementiert worden wire. Beispielsweise haben die bayerischen Wit-
telsbacher als Kurfiirsten der Pfalz den hohen Wert der Obstbaumzucht in der
Rheinebene kennengelernt. Per Verordnung haben sie bald auch die Oberpfalzer
darauf festgenagelt, pro Hof ~ gestaffelt nach GroRe - eine bestimmte Anzahl von
Fruchtbiumen zu setzen; ist einer verdorrt, so muflten drei neue Pelzer an seine
Stelle treten. Die Vettern in Miinchen haben das entsprechende Mandat schnell
abgeschrieben; und schon waren die Gerichtsdiener sowohl am Rhein wie in Bayern
iiber Jahrzehnte hinweg damit beschiftigt, in jedem Jahr einmal die Obstbaume zu
zdhlen und Anzeigen wegen Unterschreitung der Normzahl zu erstatten.

Die Erkenntnis von der Beeinflussung des Lebensstiles der unteren und mitt-
leren Bevolkerungsgruppen durch die vorgesetzten Behorden kann man auch iiberbe-
tonen; dies mochte ich nicht tun. Nicht alles, was die absolutistischen Regenten ver-
fiigt haben, wurde gleich in die Wirklichkeit umgesetzt: vieles war zu kurzatmig
anberaumt, manche Verordnungen widersprachen sich, und das Uberwachungssy-
stem war zu keinem Zeitpunkt dicht genug, als daR Abweichendes immer gleich
notiert und mit Strafen belegt worden wire. Joseph II. etwa hat seine Mandate
gegen Wallfahrten und die Verwendung von individuellen Sargen noch zu seinen
Lebzeiten teilweise kassiert. Trotzdem darf man den Anteil der Steuerung, den die
politischen Instanzen ausgeiibt haben, nicht zu gering veranschlagen. Die tiberregio-
nale Orientierung der politischen Fithrungsschicht hat immer wieder dazu gefiihrt,
daf neue Entwicklungen in die Dérfer gekommen sind und da8 solche Entwicklun-
gen identisch oder nahe verwandt mit denen von anderen Regionen gewesen sind.

In noch groBerem MaR als der Staat stellt die Kirche ein wesentliches Element
der Strukturierung der Volkskultur dar, das einer Kleinkammerung entgegenarbei-
tete. Uber den hohen Stellenwert, den die Kirche seit der Organisation des Christen-
tums vor nunmehr 1.250 Jahren bis weit ins 19., teilweise bis ins 20. Jahrhundert
gehabt hat und hat, braucht nicht viel gesagt zu werden. Die Kirche lieferte nicht nur
das verbindliche Modell zur Welt- und Lebensdeutung, sondern griff auch unmittel-
bar in den Alltag ein durch ihre Abfolge von Werk- und Feiertagen, durch die Spen-
dung von Sakramenten, durch Vorschriften iiber Fast- und Abstinenzzeiten, durch
ihre Lehren vom sittlichen und sozialen Verhalten, durch ihr Bildungsangebot usw.

164



In jedem Fall waren diese Eingriffe oder Anregungen fiir die Ausbildung eines eige-
nen Lebensstils von Bauern, Handwerkern, Taglohnern etc. nicht eng begrenzt, auf
die Bediirfnisse eines Dorfes oder einer Landschaft zugeschnitten, sondern immer
iibergreifend. Bis ins 16. Jahrhundert war der Rahmen aufgrund der Internationalitat
der katholischen Kirchen mindestens europaweit gesteckt; und auch nach der
Durchsetzung der Reformation in verschiedenen Landern rif8 der Kontakt unter den
evangelischen Kirchen nie ab. Allenfalls separatistische Gemeinden wie die mahri-
schen oder béhmischen Brider suchten ihr Heil in engem raumlichen Abschluf.
Doch der Einfluf dieser Gemeinden blieb immer sehr begrenzt; sie wurden fast
iiberall blutig verfolgt und ausgerottet.

Durch die lainderumspannende Organisation von katholischer und evange-
lischer Kirche und deren dominierenden Einfluf8 auf die Gestaltung des Alltags blieb
also immer ein weiteres Element der Grenziiberschreitung am Leben. Neue Seelsor-
georden wir die Dominikaner und Franziskaner im hohen Mittelalter oder die Jesui-
ten, Karmeliter und Kapuziner des 16. und 17. Jahrhunderts sind jeweils schnell lan-
deriibergreifend tatig geworden und haben ihren spezifischen Frommigkeitsstil
nicht nur an einem Ort, sondern allenthalben verwirklicht. So ist etwa die Mariahilf-
Verehrung von ihrem Ausgangspunkt Passau aus nach 1622 vor allem durch die
Kapuziner innerhalb von zwei bis drei Generationen im gesamten katholischen
Osterreich und Stiddeutschland bekanntgemacht worden. Mehr als 500 Wallfahrts-
kirchen zu dieser Kopie des Lukas-Cranach-Gemaildes schossen aus dem Boden;
und eine entsprechende Abbildung fand sich nahezu in jeder Kirche bzw. auf dem
Weg der Verbreitung als Hinterglasbild oder Kupferstich in nahezu jedem katholi-
schen Haushalt. Unter dem weiten Mantel der Kirche konnte sich eine Abkapselung
in kleinraumige Besonderheiten kaum entwickeln.

Die Kirche bot durch ihre Zeremonien zu Geburt, Taufe, Erstkommunion,
Firmung, Heirat und Begrabnis ganz entscheidende Marksteine einer kulturellen
Durchformung des individuellen Lebens. Und manch einer wird es als Fremdbe-
stimmung empfunden haben, da der Pfarrer alljahrlich nach Ostern zum Einsam-
meln der Beichtzettel vorbeikam und da der Gerichtsbiittel wiahrend der Fastenzeit
urplétzlich im Krauthaufen auf dem Herde herumstocherte, ob er tief unten nicht
doch eine Wurst oder ein Stiick Fleisch aufspiiren wiirde. Da konnte man sich not-
falls nur mit dem Gedanken trosten, da man das niamliche Schicksal nicht allein
erlitt, sondern daB es im Nachbarort, ja im ganzen Land und iiberall in der katholi-
schen Christenheit dhnlich zuging. Die religiosen Komponenten der Volkskultur
waren also von Haus aus alles andere als kleinteilig und engraumig - und sie waren
keineswegs die unbedeutendsten innerhalb des gesamten Bestandes!

Neben den Instanzen Staat und Kirche verdient noch eine weitere Institution
als grenziiberschreitend besonders herausgestellt zu werden, namlich die Drucker-
presse. Die mechanische Vervielfaltigung in der Art des Holzschnittes kennt man seit
dem 14. Jahrhundert, den Kupferstich und das Druckverfahren mit Hilfe von gegos-
senen Bleilettern seit dem 15. Jahrhundert. Man hat den Einflu dieser neuen Kom-
munikationstechnik auf die Kultur der einfachen Bevélkerung lange Zeit unter-

165



schatzt. Erst durch die Forschungen der jiingsten Zeit wurde deutlich, auf wie vielen
Gebieten durch die Erzeugnisse der Druckpresse Informationen und Anregungen
auch aufs flache Land gekommen sind. Vor allem Rudolf Schenda, Wolfgang Briick-
ner und Nils-Arvid Bringéus haben hierfiir eine Menge von Beispielen beigesteuert.

So bewahrheitete sich die Anschauung vom Analphabetismus der unteren
Volksschichten bis weit ins 19. Jahrhundert keineswegs. Vielmehr gab es so etwas
wie eine passive Lesefahigkeit groRer Teile der Bevolkerung lingst vorher. Auf sie
als Kunden hatten es die Abertausende von Flugblattern, Bilderbégen und Gro-
schenhefte abgesehen. Die mannliche Bevolkerung von ganzen Ortschaften hatte
sich darauf spezialisiert, diese Massenprodukte im Hausierhandel unter die Leute zu
bringen. Man nannte sie Kolporteure. Und in der Kolportageliteratur wurde nicht
nur die Kunde von schrecklichen Ereignissen wie Feuersbriinste, Erdbeben, Kriegen,
Epidemien, von Mord und Totschlag tiber alle méglichen Grenzen hinweg verbrei-
tet, sondern auch der Glaube an recht dubiose Geschichten. So schilderte manches
Flugblatt die unheimlichen Machenschaften von Zauberinnen und Hexen, berichtete
von Werwolfen — von Miannern also, die sich zwanghaft immer wieder in die Gestalt
eines Wolfes verwandeln miissen und so Schafe und junge Kélber anfallen und auf-
fressen. Wieder in anderen war die Rede von Bilmesschneidern, Druden und ande-
ren Gestalten des Volksglaubens, der auf diese Weise seinerseits wieder reiche Nah-
rung erhielt. Ich kiirze diesen Gedanken ab: Volkserzihlung und Volksglaube sind
in einem erheblichen AusmaR durch die Erzeugnisse der Druckpresse tiberregional
ausgerichtet worden.

Bisher war die Rede davon, daf8 bestimmte Neuerungen von aufen her iiber
den Horizont von Dérfern und kleinen Markten hereingedrungen sind durch die
iiberregionale Orientierung von staatlichen Behorden, von kirchlichen Organisatio-
nen und durch die Geschiftsinteressen von Verlegern, Druckern und Kolporteuren.
Doch darf auch umgekehrt keineswegs die Bewegung, welche von den einzelnen
Dorfern ausgegangen ist und iiber die engen Gemarkungsgrenzen hinausdringte,
vernachlassigt oder als zu gering angeschlagen werden. Fiir den Nachweis kann ich
mir die Zeit der Industrialisierung schenken, denn die Unruhe, welche Fabriksgriin-
dungen und Ballung der Wirtschaftsbetriebe in den Stadten mit sich brachten, ist
hinlanglich bekannt; sie gilt geradezu als besonderes Kennzeichen unserer moder-
nen Welt.

Schon vor Beginn der Industrialisierung herrschte alles andere als eine
selbstgeniigsame Beschaulichkeit in der agrarischen und handwerklichen Welt des
alten Europa, auch nicht soweit davon die unteren und mittleren Sozialschichten
betroffen waren.

Ein Motiv, das die Menschen aus ihren Wohnorten hinaustrieb, war ein reli-
gidses. Seit den Tagen der Urkirche predigten die Geistlichen, da es vor allem zwei
sichere Wege gebe, um das Heil zu erlangen: zum einen, in ein Kloster einzutreten
und dort Gott zu ehren durch unablissiges Arbeiten und Beten.

Angepriesen wurde aber auch der umgekehrte Weg: Sich gerade nicht zu
versperren hinter den Klostermauern, sondern wie Christus hinausziehen in die

166




Welt, ruhelos weiterwandernd von einem heiligen Ort zum anderen. Auch in dieser
Form der Nachfolge Christi konne man das ewige Heil erringen. Millionen von
glaubigen Christen sind das ganze Mittelalter hindurch diesem Ruf gefolgt. Sie
haben sich fiir Jahre hin auf den Weg gemacht zu den heiligen Stitten der Christen-
heit, zum wundertatigen Volto Santo nach Lucca, zu den Gebeinen der Apostelfiir-
sten in Rom, ins Heilige Land, zur Begréabnisstatte des hl. Jacob im fernen Santiago
di Compostela, zu den Reichsheiligtiimern in Aachen oder zum hl. Blut nach Wils-
nack, um nur einige herausragende Orte zu nennen. Diese Pilger gehorten zum ver-
trauten Erscheinungsbild der mittelalterlichen Welt. Sie sprachen in den Pfarrhau-
sern und an den Klosterpforten um eine milde Gabe vor und erzihlten in den Her-
bergen von ihren Erlebnissen.

Unter den technischen und hygienischen Gegebenheiten des Mittelalters
waren solche Pilgerreisen eine gefahrvolle Unternehmung; viele sind auf dem Weg
geblieben, irgendwo verscharrt auf einem Friedhof des Balkans, Syriens oder Siid-
frankreichs, vielleicht sogar von den Mitgliedern einer Bruderschaft, die sich eigens
zusammenschlossen, um diesen letzten Liebesdienst an den herumziehenden Pil-
gern zu vollziehen. Manch ein Pilger aber ist auch wieder in seinen Heimatort
zuriickgekehrt und brachte nun etwas vom Duft der weiten Welt zu den Zuhausege-
bliebenen. Kenntnisse von fremden Landern, Sitten und Gewohnheiten haben so die
Runde gemacht.

Seit dem 13. Jahrhundert erhalten die Pilger Konkurrenz durch die Wallfah-
rer, die sich nun in geschlossenen Prozessionen auf den Weg machten, um eine Gna-
denstitte der nahen oder weiten Nachbarschaft aufzusuchen. Sicher, so weit herum-
gekommen wie die Pilger sind die Wallfahrer nicht; doch Entfernungen von 70, 100
oder 150 km hat man spielend tiberbriickt. Und vor allem, wallfahrten ging ein jeder
oder nahezu jeder katholische Christ; und dies nicht nur einmal im Jahr, sondern an
wiederholten Terminen. Wihrend der Zeit der Gegenreformation brachten es die
bayerischen und oberdsterreichischen Pfarreien im jahrlichen Durchschnitt auf 15
bis 20 kleinere oder groflere Kreuzginge, wie aus Erhebungen der Diézesen Passau
und Regensburg um 1720 hervorgeht.

Pilgerschaft und Wallfahrt sind selbstverstindlich zunachst einmal religiése
Erlebnisse, herausgewachsen aus den individuellen Néten des menschlichen Lebens.
Doch stellten sie gleichzeitig auch Reisen dar, mit deren Hilfe man aus dem vertrau-
ten Alltagstrott ausbrechen konnte, fremden Menschen begegnete, neue Eindriicke
und Anregungen sammelte, neue Erkenntnisse und Beobachtungen mit nach Hause
nahm.

Diese Erfahrung des Fremden und des Ausbrechens aus dem kleinen Kreis
des hauslichen Lebens beschreibt eindrucksvoll der Theologe und populire Schrift-
steller Alban Stolz (1808-1883), der seinerzeit die Auseinandersetzungen um das
Wallfahrtswesen noch persénlich oder aus der Erfahrung seiner Elterngeneration
miterlebte: ,Wenn ich auf mein gewohnliches Zuhause zuriicksehe, so steht es mir
viel objektiver und klarer vor der Seele in der Fremde, als wenn ich mitten ins
Getriebe des Berufs hineingestellt mein Tun und Lassen beurteilen will. Ahnlich mag
es vielen anderen gehen; deshalb ist es, abgesehen von manchen anderen Griinden,

167




Unverstand und Roheit, unbedingt das Wallfahrten verbieten zu wollen. Der arme
Bauer, das ganze Jahr oft geplagt und geargert, verlat da seine schmutzige Stube
und das Kindergeschrei und das Weibergebell und die Gasse, wo sein Glaubiger
wohnt, und die Kirche, wo der Anblick des Nachbarn, der mit ihm Proze fiihrt,
oder des unbeliebten Pfarrers ihm die Andacht verdirbt. Und wenn er aus dem Orts-
bann heraus ist, kommt er erst wieder zur rechten Besinnung iiber sich selbst und
sein Leben, und Gott ist ihm gegenwirtiger, und sein miides Herz atmet wieder auf,
und ihm ist wie dem Vogel, der halb erstickt im Garn, losgelost nun wieder in freien
Himmelsraum hinausfliegt; er ist jetzt nicht mehr der Seppentoni oder der Fischer-
naz, sondern nach langer Zeit ist er jetzt wieder zum ersten Mal nichts als ein

Mensch.”

Einer der besten Kenner des Wallfahrtswesens, der Schweizer Volkskundler
Iso Baumer, beschreibt die Wallfahrt geradezu als Handlungsspiel (Bern 1977), des-
sen entscheidende Komponente im Abschied von Daheim und in der Erfahrung des
Neuen auf dem Weg und am Zielort besteht. Politische, sprachliche und kulturelle
Grenzen haben dabei kaum eine Rolle gespielt; im Gegenteil, ein wichtiges Motiv
fiir das staatliche Einschreiten gegen das Wallfahrtswesen war gerade die Uberle-
gung, daf auf diesem Weg zu viel Geld ins Ausland vertragen werde. Von den Wall-
fahrten und Pilgerreisen hat man selbstverstandlich nicht nur Gegenstande einer
religiosen Volkskultur mit nach Hause gebracht: Kupferstiche vom Gnadenbild,
Rosenkriinze, Einhidnger, Gebetbiicher und -zettel, Hinterglas- und andere Bilder,
sondern auch Objekte des alltiglichen Gebrauchs. In jedem Fall brachte man Beob-
achtungen mit nach Haus, Beobachtungen vom Kleiden und Essen anderswo, vom
Hausbau auf dem Weg, von landwirtschaftlichen Geriten und Werkzeugen,
Geschichten, die man am Wirtshaustisch aufgeschnappt hatte, von Liedern, die man
zu Gehér bekommen hatte, und manchen sprachlichen Besonderheiten. Vielfach
war dies Grund genug, sich selber ein klein wenig umzustellen in seinen bisherigen
Gewohnheiten.

Ein Kapitel fiir sich ist das Handwerksleben, das nach anfanglichem Zogern
mittlerweile selbstverstindlich eingeschlossen erscheint in der sogenannten Volks-
kultur und damit im Forschungsfeld des Volkskundlers. Seit dem 12. Jahrhundert
wurde es mehr und mehr iiblich, daf sich die Handwerker der namlichen oder nah
verwandter Richtungen zusammenschlossen zu sogenannten Ziinften. Deren Orga-
nisation nahm nur selten Riicksicht auf enge kommunale und territoriale Grenzen.
Ja, es gehérte gerade zu den besonderen Kennzeichen der Handwerksziinfte, daf8 sie
sich iiberregional absprachen. Es gab fiir bestimmte Gebiete sogenannte Hauptla-
den, nach deren Gepflogenheiten man sich richtete bzw. bei denen man um Rat und
Auskunft nachfragte, wenn man eine bestimmte Frage im eigenen Zustandigkeitsbe-
reich nicht 1osen konnte. Den Landesherren war dieser Tatbestand selbstverstind-
lich ein bestiandiger Dorn im Auge, und sie haben darum seit dem 18. Jahrhundert
alles unternommen, um die Selbstandigkeit und die iiberregionale Orientierung der
Ziinfte zu zerschlagen. Die Hauptlade der siiddeutschen Steinmetzen etwa stand in
StraBburg, die der Hutmacher in Miinchen, die der Kaminkehrer in Coburg, der

168



Nadelmacher in Miinchen und Breslau, der siiddeutschen Schneider in Wien und
der Goldschmiede in Augsburg.

Kamen schon durch die Existenz von Haupt- und Nebenladen sowie von
Orts- und Landschaftsziinften die Grundprinzipien des Lebens im Handwerk
schnell herum - etwa die Anforderungen an das Meisterstiick, die Art des Losspre-
chens von Gesellen, die rechte Feier des Leichenbegangnisses fiir einen verstorbenen
Handwerksbruder etc. -, so wurde der Kontakt innerhalb der Handwerkerschaft
noch wesentlich vertieft durch die Verpflichtung zur Wanderschaft, die sich bereits
wihrend des spaten Mittelalters allenthalben durchzusetzen begann. Von jetzt ab
waren die meisten Handwerksgesellen mehrere Jahre auf der Walz. Manch einer hat
sich nicht weit hinausgetraut, er ist schon in der nichsten Stadt hingengeblieben,
die meisten aber haben beachtliche Strecken hinter sich gebracht. Der Schuster
Hans Sachs aus Nirnberg, der 1511 im Alter von 17 Jahren seine Wanderschaft
antrat, ist keineswegs eine seltene Ausnahme. In seiner gereimten Autobiographie
von 1567 beschreibt er seinen Wanderweg:

,Thet der schumacher handwerck lehrn, / Mit der handarbeit mich zu nehrn;
I Daran lernet ich zwey jahr. / Als mein Lehrzeit vollendet war, / Thet ich meinem
handwerck nach wandern / Von einer statte zu der andern. / Erstlich gen Regenspurg
und Braunauw, / Gen Saltzburg, Hall und gen Passau, /| Gen Wels, Miinichen und
Landhuet, / Gen Oeting und Bergkhausen guet, / Gen Wiirtzburg und Franckfurt,
hernach / Gen Coblentz, Colen und gen Ach. | Arbeit also das handwerck mein / In
Bayern, Francken und am Rein / Fiinff gantze jar ich wandern thet / In diese und vil
andre statt.”

Nach dieser Zeit der Wanderschaft, die ihn auch noch durch die Niederlande
fiihrte, kehrte Hans Sachs wieder in seine Vaterstadt Niirnberg zuriick und lie sich
dort als Schuhmachermeister nieder.

Unter diesen Umstdnden ware die Vorstellung einer lokalspezifischen Hand-
werkskultur vollig abwegig. Es sprach sich schnell herum, wie man ein bestimmtes
Werkstiick am besten herstellte, wie man ein neues Werkzeug sinnvoll einsetzte, wel-
ches Material wozu am geeignetsten war, wie man sich bei der Arbeit und am Feier-
abend ziinftisch, d. h. richtig und ohne Anstof bei den anderen Handwerksgesellen
zu nehmen, verhielt, welche Lieder man sang, wie man sich korrekt anzog und was
man zu sagen hatte, wenn man eine fremde Herberge betrat, wie man um Arbeit
vorsprach und tausend andere Dinge mehr.

Die Welt des Handwerks ist ein Musterbeispiel dafiir, wie Grenziiberschrei-
tung auch unter den erschwerten wirtschaftlichen, politischen und verkehrstechni-
schen Gegebenheiten der vorindustriellen Welt funktionierte. Die Kenntnis des
Fremden, die Schaffung eines einheitlichen Selbstverstindnisses und damit einer
liberregionalen Kultur war geradezu erklirtes Handlungsziel. Vor allem durch das
Mittel der Gesellenwanderung war eine dauernde Beweglichkeit in der Handwerks-
kultur verankert, konnte lokale Abschottung kaum stattfinden.

Die Strafen des mittelalterlichen und frithneuzeitlichen Europa sind aller-
dings nicht nur von Pilgern, Wallfahrtsziigen und wandernden Handwerksgesellen
belebt worden, sondern noch durch manche andere Personen und Gruppen, die

169



ebenfalls das Thre zu einer kulturellen Durchmischung beitrugen. Zu nennen ist vor
allem das Heer der Fahrenden, eine Sammelbezeichnung, unter der man alle jene
Berufe und Sondergruppen zusammenfafit, die gar nicht die Absicht hatten, sich fiir
dauernd an einem bestimmten Ort niederzulassen. Dazu gehérten Spielleute und
Musikanten, Gaukler und Jongleure, Schauspieler und Warenkramer, Zigeuner und
Juden, Bettler und arbeitslose Landsknechte. Hierunter fallt auch die nicht unerhebli-
che Zahl jener, die durch einen Gerichtsbeschluf8 aus ihrer Wohngemeinde vertrie-
ben worden waren, verwiesen aus der Gemarkung einer Stadt oder aus einem Terri-
torium oder gar ,iiber die vier Walder des HI. Rémischen Reiches”. Das deutsche
Rechtssystem vor dem 19. Jahrhundert hat durch dieses hilflos anmutende Mittel
versucht, sich der Elemente zu entledigen, denen mit den tblichen Strafverfahren
nicht beizukommen war. In Wirklichkeit hat man so ein Heer von entwurzelten
Menschen geschaffen, die zwischen den einzelnen Territorien hin- und hergescho-
ben wurden.

Gewif3, all diese Leute gehéren nicht zu den Tonangebenden. Sie sind die
Aufenseiter der Gesellschaft, sie setzen nicht die Leitnormen fest. Doch véllig ver-
nachlassigt darf ihr Anteil an der Volkskultur auch wieder nicht werden. Zum einen
haben sie untereinander durch bestimmte Formen der Kommunikation und Sprache
(etwa das System der Gaunerzeichen und das Rotwelsch), durch ein eigenes Werte-
system und durch Sonderkenntnisse eine Art von Kultur aufgebaut, eine Subkultur
vielleicht, aber immerhin eine in sich geschlossene Welt; und zum anderen hat die
etablierte Welt der Bauern und Handwerker doch zur rechten Zeit Kontakte zu die-
sen outcasts gesucht. So hat man keine Feuersegen, d.h. magische Praktiken zur
Bannung eines ausgebrochenen Feuers, so sehr geschatzt wie diejenigen der Zigeu-
ner.

Eine besonders nachgesuchte Spezialitit der Zigeuner war das Wahrsagen.
Ein Beleg aus dem Jahr 1739 zeigt, mit welcher Verbissenheit und unter welchem
personlichen Risiko man mitunter in den Genuf8 des zigeunerischen Wahrsagens
kommen wollte. ,Nachdeme die zu Stadtamhoff offentlich ausgehauth und
gebrandtmarchte Zigeiners Pursch zu Nittenau durch- und aufer Landts gefiihrt
worden, so haben sich nachgesezte Persohnen straffbahrer Weis undernommen, sich
des zur grosten Belaidigung Gottes geraichent, an sich selbsten aber hochst verbot-
tenen Wahrsagens zu bedienen. Derowegen hat man ihnen ein solches ernstlich ver-
wiesen und nachligentermassen abgestrafft [Es folgen die Namen von 10 Frauen
oder ledigen Madchen aus Nittenau, welche eine Geldbufe bezahlen mufSten. Unter
den Leibstrafen finden sich dann nochmals 4 Frauen, darunter:] ... des Schotten-
hambls Tochter] Margaretha, welche sich wahrsagen lassen, daf sie einen Geiger
bekhombt, hat man durch der Schuellmaister abmessen lassen einen Ruettenschil-
ling” Das hochste Interesse der Madchen bestand also darin, zu wissen, ob und
wann sie wiirden heiraten kénnen.

Und auf Gaukler und Spielleute wollte man bei keiner Kirchweih oder an
einem Markttag verzichten, von den Diensten der Warenkramer und Handelsjuden
ganz zu schweigen. All diese Leute lieBen sich durch ihre Lebensfithrung nicht auf

170



einen engen geographischen Raum eingrenzen, und sie haben deshalb immer wie-
der Elemente zur Grenziiberschreitung vermittelt.

Dies gilt in gewisser Weise auch fiir jene Menschen, die wenigstens fiir eine
bestimmte Zeit auf ihren bestandigen Wohnsitz verzichteten, um irgendwo aufer-
halb Beschiftigung und Lebensunterhalt zu finden, die Wanderarbeiter. Sie gibt es in
Niederbayern beispielsweise nicht erst seit dem 19. Jahrhundert, seitdem man Hop-
fen und Zuckerriiben anbaut. Frither kamen sie aus dem Bayerischen Wald, um bei
der Ernte von Heu und Getreide zu helfen. Im Allgiu hat man auf diese Weise den
zeitweiligen Bedarf an Hiitpersonal gestillt durch die sogenannten Schwabenkinder,
die alljahrlich in groen Scharen aus Vorarlberg und Nordtirol ins Vorland gezogen
sind. In Norddeutschland {ibte man tiber Jahrhunderte hinweg die Hollandgéngerei,
d.h. die saisonale Arbeitswanderung in die Niederlande, im wesentlichen, um Torf
zu stechen und Ziegel zu brennen. Vom Austausch der Arbeitskrifte zu bestimmten
Jahreszeiten ist fast jede deutsche Landschaft betroffen, entweder positiv durch
einen Bedarf in einigen Monaten, oder negativ durch Abwanderung.

Nicht zu gering sollte man ferner den iiblichen Kontakt zwischen verschie-
denen Gebieten veranschlagen, der aufgrund des Handels, des Austausches von
Giitern, zuwegekam. Eine Autonomie der landwirtschaftlichen Betriebe gibt es in
Deutschland spatestens seit dem 13./14. Jahrhundert nicht mehr. In diesen beiden
Jahrzehnten sind namlich mehr als viertausend Stidte gegriindet worden, die alle
fiir sich selber nicht existieren konnten, angewiesen waren auf Handelsbeziehungen
untereinander und mit dem agrarischen Umland. Man braucht nicht nur an die
weitreichenden Beziehungen der Regensburger und Niirnberger Kaufleute zu den-
ken; in jeder Stadt und jedem Markt tauchten Fremde mit ihren Wagen auf, passier-
ten Fuhrleute, die Giiter aus entfernten Regionen transportierten, die Kunde von
anderen Menschen, Sitten und Lebensweisen mitbrachten und mitnahmen.

Seit man in der Geographie das Modell der zentralértlichen Beziehungen
aufgestellt hat, sind auch die Volkskundler etwas stirker auf die grofe Bedeutung
aufmerksam geworden, welche gerade der Stadt als Ursprung und Vermittlungsort
fiir kulturelle Entwicklungen auf dem flachen Land zukommt. Manche liebgeworde-
nen alteren Hypothesen mufSten mittlerweile kassiert werden. So nimmt unsere Fast-
nacht sicherlich nicht ihren Ausgangspunkt von irgendwelchen kultischen Feiern,
welche die noch nicht christianisierten Bauern einstens begingen, um den Segen der
Feldfriichte sicherzustellen, sondern alles verweist auf die Stadt als Ausgangspunkt:
auf die Kostiimfeste der Patrizier, die festlichen Gelage der Biirgermeister und Rats-
herren und die Umziige von Metzgern und anderen Handwerksziinften, bevor die
strenge Fastenzeit hereinbrach. Nicht recht viel anders ist es mit den Maibaumen,
die heute nahezu jedes oberésterreichische und bayerische Dorf zieren. Hier wird
man zur Erkldrung nicht ansetzen diirfen bei dem Baumkult unserer germanischen
Vorfahren, sondern bei den Soldaten des 17 Jahrhunderts, die in irgendwelchen
stadtischen Kasernen lagen und ihren Vorgesetzten oder den lokalen Honoratioren
durch das Aufstellen eines geschmiickten Baumes eine Freude machten und dafiir
ein Trinkgeld einstrichen, was der ganzen Unternehmung zunichst den entscheiden-
den Sinn verlieh.

171




Erst eine Weile spater haben die Dorfburschen diesen neuen Brauch aufge-
nommen und fiir ihre speziellen Bediirfnisse abgewandelt. Der Weg von der Stadt
aufs Land als kulturelle Einbahnstraf8e 138t sich auf vielen Gebieten herausarbeiten,
im Hausbau sowohl, etwa bei der Verbreitung der Stube, wie auch in der Kleidung,
bei der Einfithrung neuer Speisegewohnheiten (z.B. beim Essen aus separaten Tel-
lern), bei der Einbiirgerung neuer Heiliger, beim Aufkommen neuer Musikinstru-
mente und, und, und ... In Miinster wurde ein eigener Sonderforschungsbereich
begriindet, um speziell der Diffusion von Kulturgiitern aus der Stadt hinaus aufs fla-
che Land nachzugehen. All dies wire nicht denkbar gewesen, hatte es nicht eine
intensive Begegnung von Menschen aus Stadt und Land gegeben, hatte man nicht
Gelegenheit gehabt, neue Erfahrungen zu machen, Fremdes zu beobachten und ken-
nenzulernen. Die Auseinandersetzung mit dem Neuen blieb unseren Vorfahren
genausowenig erspart wie uns selber.

Die Fiktion von dem eingeengten Horizont der alten Volkskultur gilt, ich
habe das eingangs angedeutet, auch fiir die sozialen Grenzen. Man dachte an einen
weitgehenden Abschlu der Lebensgewohnheiten zwischen den einzelnen gesell-
schaftlichen Gruppen, so wie sie sich in der Standehierarchie abbilden. Auch in die-
ser Hinsicht hat die Volkskunde mittlerweile iltere Anschauungen revidiert. Ich
mochte abschlieBend verdeutlichen, aufgrund welcher Vorginge eine kulturelle
Bewegung iiber die Standesgrenzen hinweg erfolgen konnte.

Das im groben richtige Bild von der Standehierarchie wird haufig zu wort-
lich genommen. In Wirklichkeit gab es in Mittelalter und friiher Neuzeit vielfach
auch sozialen Auf- und Abstieg. Allen Historikern gelufig ist die Entwicklung des
sogenannten Ministerialadels zwischen dem 12. und 14. Jahrhundert. Innerhalb von
wenigen Generationen schafften Tausende von Familien den Aufstieg aus dem
Stande von Unfreien, Abhingigen, Leibeigenen, Hérigen, quasi Sklaven, zum Stand
von Adeligen, die selbstverstandlich adelige Lebensformen annahmen. Einen ahnli-
chen Vorgang kénnen wir in den Stiddten beobachten.

Umgekehrt hat die spatmittelalterliche Agrarkrise gerade wieder manchem
Adeligen zu schaffen gemacht. Der Verfall der Getreidepreise hat ihn gezwungen,
sich in stidtische oder landesherrliche Dienste zu begeben, seine Kinder an Kauf-
leute, Handwerksmeister oder wohlhabende Bauern zu verheiraten und damit in
einem anderen Stand aufzugehen. Die ungeheure Bedeutung, welche Ehrlichkeit
und Ehre im Leben der stidtischen Handwerker spielten, liee sich etwa auch erkla-
ren durch Einfliisse aus dem adeligen Bereich.

Fiir eine kriftige Durchmischung unserer Gesellschaft haben vor allem
Kriege und Epidemien gefiihrt. Hier ist nicht nur zu denken an die Vertreibungen im
Zusammenhang mit den Religionskriegen (Stichworte: Salzburger Exulanten und
franzésische Hugenotten), sondern an die Erbschaften und neuen Moglichkeiten fiir
politischen, wirtschaftlichen und damit auch gesellschaftlichen Aufstieg, die sich
ergaben, wenn eine Pestepidemie, ein langwieriger Krieg, ein verheerender Aus-
bruch von Flecktyphus usw. ein Viertel bis ein Drittel der Bevolkerung hinwegraff-
ten. Die Vorfille mégen schrecklich genug gewesen sein, unendliches Leid tiber die

172




Menschen gebracht haben; anschlieBend aber gab es jedesmal eine Fiille von Erb-
schaften, wurden viele neue Heiraten geschlossen, konzentrierte sich der Besitz in
wenigen Handen. In den meisten deutschen Landschaften ist durch die Verknap-
pung der Bevélkerung schon im Mittelalter die Leibeigenschaft praktisch hinfallig
geworden; in Bayern wurden die schlechteren landlichen Leiheformen der Freistift,
der Neustift und des Leibrechts etc. kontinuierlich verandert hin zum Erbrecht.
Damit aber sind selbstverstindlich auch andere Wirtschafts- und Lebensméoglich-
keiten verbunden gewesen. Es sind immer wieder nach solchen demographischen
Einschnitten massenhaft bisherige Tagelohner, Inleute und Knechte eingeriickt in
vollwertige Bauernstellen und haben anschlieBend auch das Leben von Bauern
gefithrt oder Gewohnheiten beibehalten, die ihnen in ihrem bisherigen Lebensstil
ans Herz gewachsen waren. In jedem Fall ist ein Kulturtransport iiber Standesgren-
zen hinweg erfolgt.

In besonderer Weise bot die Kirche viele Méglichkeiten fiir gesellschaftli-
chen Aufstieg. Im Laufe der Zeit sind die Bischofsstiihle zwar fiir den Adel reserviert
worden. Und wer Erzbischof von Mainz werden wollte, der mufte eine Ahnenkette
nachweisen, so als ob er eine franzésische Erbprinzessin hatte heiraten wollen. Aber
in den Klostern konnte es ein tiichtiger Bauernbub nach wie vor bis zum Abt,
Propst, Guardian oder Prior bringen. Mégen diese Fille auch Ausnahmen gewesen
sein, sie waren jedenfalls zahlreich genug, so daf bauerliches Denken und bauerli-
che Lebensart auch in manches Kloster vordringen konnte und daf umgekehrt man-
ches vom klosterlichen Geist und Wirtschaften tiber die Verwandtschaft des Abtes
auch aufs Land vermittelt wurde. So diirften die eindrucksvollen bauerlichen Vier-
kanthofe in Oberosterreich durch klosterliches Vorbild angeregt worden sein.

Schlieflich - und dies ist mir am wichtigsten - spielte sich das Leben der
Standegesellschaft nicht in voneinander isolierten Kreisen ab, sondern hat sich dau-
ernd iiberlappt. Man hatte einander vor Augen, war aufeinander angewiesen und
hat das eine oder andere voneinander abgeschaut. Wenn ein kleiner Adeliger auf sei-
ner Burg oder in seinem Schlof zum Tanz aufspielen wollte, so blieb ihm gar nichts
anderes iibrig, als zum Schullehrer zu schicken, zu den iibrigen Dorfmusikanten
und vielleicht auch noch zum Tiirmermeister mit seinen Gesellen in der nachsten
Stadt. Auf diese Weise hat manches Adelsfraulein Walzer, Polka und Mazurka ken-
nengelernt, und umgekehrt haben sich manches Menuett oder manche Gavotte und
Francaise in die Spielhandschriften der Dorfmusikanten geschlichen. Beim Musizie-
ren in der Kirche haben sich ebenfalls landliches und hochschichtliches kirchliches
Musikgut beriihrt und beeinfluf3t.

Grundsatzlich darf man den kulturellen Lebensformen der gesellschaftlich
und geistig fithrenden Schichten eine Vorbildwirkung unterstellen, die gerne von
der nachststehenden Gruppe kopiert wird, wenn sie dazu in der Lage ist. Manchmal
freilich muf man auch auf billigere Ersatzstoffe ausweichen. Als man im 17. Jahrhun-
dert in den adeligen Salons begonnen hat, gezuckerten Kaffee zu schliirfen, da
haben es die bessergestellten biirgerlichen Familien bald nachgemacht. Und wenig
spater hat man auch im bauerlichen Haushalt und bei den Tagewerkern und Manu-

173




fakturarbeitern Zichorienbriihe aufgegossen und so getan, als trinke man echten
Bohnenkaffee. Der massenhafte Bedarf an Zucker zum Siifen hat um die Wende
vom 18. zum 19. Jahrhundert dazu gefiihrt, da man die Gewinnung des Riibenzuk-
kers forciert hat und damit vom teureren Rohrzucker unabhingig geworden ist.

Dem Weg der Vermittlung von Kulturgiitern von den fithrenden Sozialgrup-
pen zu den darunterliegenden kénnte man noch auf vielen Feldern nachgehen: beim
Porzellangeschirr etwa, beim Wandschmuck, den Zimmertapeten, beim Freizeitver-
halten (denkt man an den Massenurlaub in Italien!), beim Klavierspielen, bei der
Hochzeitskleidung, bei der Zimmereinteilung, bei den Mébeln, in der Kleidung usw.
Gesellschaftliche Schranken sind, soweit kulturelle Lebensiuferungen betroffen
sind, auch in der Vergangenheit alles andere als undurchdringlich gewesen. Der
Wille nach Angleichung an die nachsthohere Sozialgruppe hat als Motor fiir kultu-
relle Bewegung zu allen Zeiten gewirkt. In der Volkskunde wurde dies auch erkannt
und in den Theorien vom Sinken des Kulturgutes und von der Kulturfixierung fest-
gemacht. Das erste meint das regelhafte Weiterwandern von Elementen des Lebens-
stiles entlang der gesellschaftlichen Hierarchie; die Kulturfixierungstheorie versucht
den Zeitpunkt zu nennen, wann solche Erneuerungsschiibe durch die Kultur hin-
durchgehen: Konjunkturelle Hochlagen bringen in der Regel die meisten Verande-
rungen hervor. Wenn es den Menschen wieder schlechtergeht, dann wollen sie
unbedingt an den neuen Errungenschaften festhalten, auch wenn sie sich diese
eigentlich nicht mehr leisten kénnen.

Und nun zum SchluB. Die Vorstellung von der jahrhundertelangen Bestéin-
digkeit und der lokalen oder kleinraumigen Abschottung der Volkskultur, von der
die Forschung im 19. Jahrhundert ihren Ausgang genommen hat, wurde innerhalb
der Volkskunde mittlerweile weitgehend revidiert. Wir haben heute mehr ein Auge
fiir Veranderung und Weiterbildung, fiir die Anpassung an neue Lebensbedingun-
gen, fiir das Uberschreiten von sozialen und regionalen Grenzen.

Damit ist natiirlich nicht gesagt, daf8 es die lokale oder regionale Besonder-
heit nicht auch gegeben hat. Sie konnte sich dort ausbilden, wo die Faktoren der Ver-
einheitlichung und Grenziiberschreitung gebrochen oder schwach waren. Ich gehe
sie noch einmal durch: Wo politische Territorien nicht miteinander kooperierten,
sondern im Konflikt lagen; wo verschiedene Konfessionen in unmittelbarer Nach-
barschaft lebten und bestrebt waren, sich durch sichtbare Zeichen ihrer religiosen
Kultur voneinander abzuheben (in unserer Region besonders Katholiken - Prote-
stanten - Juden); wo das Handwerk nicht oder unterschiedlich stark ausgebildet
war; wo erhebliche Unterschiede im Alphabetisierungsgrad bestanden; wo man
starker von Auflenkontakten abgeschnitten wurde als anderswo; wo die demogra-
phische Entwicklung kontinuierlich und nicht sprunghaft verlief; wo die soziale
Durchmischung gering und lange Zeit ungestort war. Das Bild von einer lokalen
oder regionalen Kultur ergibt sich vor allem dann, wenn man alle kulturellen Ele-
mente zusammen sieht und nicht - wie ich das getan habe - thematische Bereiche
ausgliedert. Die jeweilige Mischung ist natiirlich lokal oder regional. Sie ist entstan-
den, weil aus dem iibergreifenden Angebot nicht alles und vor allem nicht alles in

174




der gleichen Intensitit und zur gleichen Zeit realisiert wurde. Der rechte Zugang zu den

Lebensbedingungen einer Ortschaft, einer Landschaft oder einer bestimmten

Gruppe von Menschen wird sich nur erschlieBen, wenn wir beides im Auge behal-

ten:

- das umfassende Angebot kultureller Méglichkeiten in einem cum granu salis ein-
heitlichen christlichen, feudalen, aufgeklarten, liberalen oder wie auch immer ge-
arteten Abendland und

— die spezifischen Moglichkeiten oder Blockaden zu deren Verwirklichung vor Ort.

Diese Entwicklung ist fiir uns Entlastung und Verpflichtung zugleich. Entla-
stung insofern, weil wir nicht dngstlich auf die Details der itberkommenen Volkskul-
tur starren und diese vor vermeintlichen Konkurrenten verteidigen miissen. Sie ist
aber auch Verpflichtung, weil sie uns zwingt, tiber den eigenen Kirchturmhorizont
hinauszuschauen, uns nicht einzugraben in zu engen Grenzen, sondern immer wie-
der auf Anderes und Fremdes zuzugehen.

175




