OBEROSTERREICHISCHE
H R

EIMATBLATTE

50, Jahrgang 1996 Heft 2

Herausgegeben vom Institut fiir Volkskultur

Ernst Burgstaller - 90 Jahre 113
Hermann Kohl

Palaolithische Funde in Oberésterreich aus geowissenschaftlicher Sicht 115
Peter Pfarl

QuellenmiRige Hinweise auf ostalpine Felsbilder 148
Rudolf Fochler

Aufschrift - Inschrift 154
Wilhelm Rief3

Nachrichten von den Welser Brotsitzern - 1581-1836 161

Gerald Egger

Der autarke Bauer - Bestandsaufnahmen im Unteren Miihlviertel
aus den sechziger Jahren 172

Helmuth Huemer (1)
Traditionelles Handwerk und Volkskunst im Salzkammergut 197

Oskar Moser
60 Ritsel aus Windischgarsten -

Nach Aufzeichnungen von Rudolf Kusché 215
Josef Mader

,Die Heimat” - ein Nachruf 225
Volkskultur aktuell 233
Buchbesprechungen 236

111



QuellenmiBige Hinweise auf ostalpine Felsbilder

Von Peter Pfarl

Felsbildforschung ist Feldforschung. Wer zu den Fundstellen gelangen will,
darf unwegsames Gelande nicht scheuen, nicht anstrengende Anstiegswege, Stein-
schlag oder steile Hinge. Auch der verehrte Jubilar kann von solchen nicht gefahrlo-
sen Expeditionen ein Lied singen, etwa, wenn er von der Erkundung des Maus-
bondlloches berichtet, als selbst seine berggewohnten Begleiter umkehrten und er
schlieflich nach vielen Miihen fast allein ans Ziel gelangte.

Da mag es angebracht sein, einmal vom Schreibtisch aus an die Felsbilder
heranzugehen und sich Gedanken zu machen, ob sie auch in Sekundirquellen vor-
kommen. Die Wissenschaft schopft ihre Kenntnis ja nur aus den Darstellungen
selbst; diese liegen stumm und einsam im Gelidnde und sind sogar den Einheimi-
schen meist unbekannt. Man kann daher héchstens durch Analogien die vage Aus-
sage, die sie bieten, zu erweitern versuchen.

Vorweggenommen sei, da® die Suche nach Sekundarquellen nicht allzu
ergiebig war. Die Problemlage ist aber so, da® man auch aus dem Fehlen solcher
Quellen Schliisse ziehen kann, wenngleich hier bewuft solche SchluRfolgerungen
vermieden werden sollen.

Felsbilder in der bildenden Kunst

Im spiaten Mittelalter bemiihte sich die Malerei erstmals um eine realistische
Darstellung der Wirklichkeit. Die Maler empfanden sich damals noch als Handwer-
ker, sie lebten im Volk, dachten wie das Volk und driickten daher in ihren Werken
die Denkweise des Volkes aus. Dasselbe gilt von volkstiimlichen Kiinstlern spaterer
Jahrhunderte, ja von der Volkskunst iiberhaupt.

In der religiosen Malerei gab es nun geniigend Gelegenheiten, Felsen, Hoh-
len und Steine darzustellen, noch dazu solche an heiligen Statten. Es gehort etwa
zum Kanon der Ikonographie, daf der blutschwitzende Christus vor einem Felsen
kniet. Der heilige Benedikt wird dargestellt, wie er in einer Schlucht ein so einsames
Leben fithrt, dal ihm das Essen iiber eine Felswand hinabgelassen wird. Auch alle
anderen Einsiedler, wie Paulus und Antonius, werden in Hohlen und wilden
Schluchten vorgefiihrt. An keinem dieser Bilder findet sich aber irgendwo an Stel-
len, die uns ,verdichtig” erscheinen wiirden, Ritzungen oder Népfchen abgebildet,
und wenn man sie noch so genau betrachtet. Auch die Wande von Kirchen sind nir-
gends auf den Bildern mit solchen Zeichen markiert.

Es gibt allerdings eine hochst bemerkenswerte Ausnahme, namlich mehrere
Darstellungen des Eremitenlebens des heiligen Wolfgang auf dem Falkenstein, vor-

148




s N\\\x\};

ROSS>)

Ulise=_a

[

3

|
1

=
-
= B
=
-
-
-
-
=
-
-
-
-,

Der Teufel schiebt den Felsen
auf den hl. Wolfgang. Links
und rechts vom Kopf des Heili-
gen sind neben den Abdriicken
von den Hinden deutlich
Kreuze zu sehen (Holzschnitt-
buch des Johann Weyssenbur-
ger, 1515).

nehmlich die Wiedergabe der sogenannten ,Anlainung”. Es handelt sich um jene
bekannte Legende, wonach der Teufel den Einsiedler vernichten wollte, indem er die
Felsen der Falkensteinschlucht zusammenschob. Der Heilige lehnte sich gegen den
Stein, breitete die Arme aus und bildete so die Form eines Kreuzes. Dadurch lief die
Macht des Bésen nach, und die Eindriicke von Haupt und Hinden des Bischofs blie-
ben im Felsen haften.' Bei manchen Darstellungen dieser Legende kann man hinter
oder iiber dem heiligen Wolfgang Kreuze sehen, die in den Felsen eingeritzt sind,
etwa im Holzschnittbuch von Weyssenburger 1515 oder auf einem Tafelbild aus
St. Wolfgang bei Baumburg aus dem 18. Jahrhundert.

Die Ortlichkeit am Falkenstein, wo sich der wunderbare Vorgang abspielte,
ist durch eine an den Felsen herangebaute Kapelle gekennzeichnet, in der Nihe der

! Rudolf Zinnhobler - Peter Pfarl, Der heilige Wolfgang, Leben, Legende, Kult. Linz 1975, S. 43 f.

149



Eindriicke des Heiligen im Stein findet man tatsichlich Spuren von eingeritzten
Kreuzen, sodaf8 die erwihnten Darstellungen als realistische Abbildungen von Fels-
ritzungen zu betrachten sind.

Ein Tafelbild aus Schwabisch Hall (1509) schildert, wie Wolfgang in Beglei-
tung seines Dieners zum Falkenstein zieht. Steil tiirmt sich vor ihm der Felsen auf,
und auf diesem sind eingeritzte Kreuze zu sehen. Auch hier konnte vielleicht ein
wirklicher Tatbestand wiedergegeben sein, denn gerade am Beginn des Anstieges
zum Berg findet sich ein groBer Felsblock mit einer groen Anzahl von Kreuzen.

Zeitgendssische Berichte iiber Felsritzungen

Schriftliche Quellen iiber den Brauch, an Felsen Ritzungen anzubringen,
sind nicht bekannt, wiederum mit einer sehr bedeutsamen Ausnahme: im Konsisto-
rialarchiv Salzburg gibt es ein Aktenbiindel iiber die kultischen Gebrauche am
Fagerstein bei St. Koloman. Es handelt sich um eine urtiimliche Kultstitte, die der
Kirche so suspekt war, daf sie mit der zustandigen ortlichen Obrigkeit jahrhunder-
telang einen Schriftwechsel iiber die Abstellung der unerwiinschten Waldandacht
fithrte. In einem Protokoll aus dem Jahre 1684, das die Ortlichkeit beschreibt, findet
sich folgender Bericht: ,An zween groBen Stain, so negst bey dem Hittl sein, umb
welche man um und umb gehen kann, mag man mit einem Messer, etwa ein Zahl
tief hinein auf der einen Seiten herabschneiden, und sind viel Creuzl, Jesus und
andere Namb, auch Jahreszahlen, und zwar die ilteste zu finden ist 1641 eingeschni-
den.” Nora Wattek, welche die Stitte erforscht und dokumentiert hat, vertritt die
Ansicht, daR der Stein und nicht die dortige Kapelle (das ,Hittl*) das eigentliche
Kultobjekt darstellte; sie fand 1971 die der Kapelle abgewendete Seite des Felsens
bedeckt mit eingeritzten Kreuzzeichen, die in verschiedener Gréfe vom Boden bis
in Reichhéhe eng und regellos angebracht sind.? Herbert Novak entdeckte in der
Umgebung eine grofSe Anzahl weiterer Ritzungen.

In dem alten Schriftstiick ist jedenfalls das typische Felsbilderinventar aus
dem 17 Jahrhundert erwihnt, das man heute dort noch vorfindet: Kreuze, IHS-Zei-
chen, Initialen und Jahreszahlen.

In diesem Zusammenhang sei noch ein Bericht iiber ein allerdings nicht
mehr ostalpines Felszeichen erwidhnt, der aus weit alterer Zeit stammt und eine
Grenzmarke betrifft, allerdings eine von hochst mythischer Bedeutung, da man sie
einem Konig selber zuschrieb. Das Tal des Alpenrhein war namlich im frithen Mit-
telalter durch eine scharfe Linie zweigeteilt, im Stiden lag ein Relikt des Romischen
Reiches, Churritien, im Norden, gegen den Bodensee zu, wohnten Alemannen. Die
Grenzlinie wird in einer Urkunde von 1155 folgendermaflen beschrieben: ,Zur San-
tis-Alpe, von dort {iber den First bis zum Rhein, wo man zuoberst am Felsen das Bild
des Mondes sieht, das auf Befehl Konig Dagoberts, der personlich dort war, einge-
hauen wurde, um die Grenzen Burgunds und Churritiens zu entscheiden, von da

? Nora Wattek, Der Fagerstein bei der Wilhelmskapelle und seine Bedeutung. In: Mitteilungen der Ge-
sellschaft fiir Salzburger Landeskunde. Salzburg 1976, S. 159-174.

150



mitten im Rhein bis zum See.” 891 war dieses Zeichen als eine sehr auffallige Mar-
kierung bekannt, es heift in einer Urkunde ,ad Manen”, und es blieb bis weit in die
Neuzeit erhalten.?

Felsbilder in der miindlichen Uberlieferung

Es gibt Sagen, in denen Felsbilder vorkommen, allerdings hat man nicht das
Gefiihl, daR sie iiber das Entstehen der Zeichen Aufschlu geben, vielmehr diirfte es
sich um die Versuche handeln, Felsritzungen, die das Volk irgendwo im Gelande
fand, zu deuten. Allgemein verbreitete Motive fehlen, die Erzahlungen zeichnen sich
durch grofle Mannigfaltigkeit aus.

Zwei Sagen seien angefiihrt, die von einer Entstehung der Felsbilder in der
Urzeit zu berichten scheinen. Im Gebiet von Welschnofen 6stlich von Bozen lebte
ein wilder Riese, der Gletschmann. Ein Kapuziner hatte es sich in den Kopf gesetzt,
ihn zum Christentum zu bekehren, doch wurde er von dem Unhold an der Kutte
gepackt und in die Luft gewirbelt. ,Nur wenn er mit den Fingern etwas in den Stein
schreiben kénne, so meinte der Riese, nur wenn er derart die Wahrheit seiner Lehre
bekundete, dann gehe der Kapuziner frei - und siehe da, zitternd schrieb dieser eine
Jahreszahl in den Stein, die man noch lange gesehen hat, und war frei."* Man kénnte
die Geschichte so deuten, als sei die Felsmalerei ein Brauch der heidnischen Urbe-
volkerung gewesen und von den Christen iibernommen worden, daf es sich aber
ausgerechnet um eine Jahreszahl handelte, die in den Stein geschrieben wurde,
spricht gegen eine solche Deutung der Sage, sie wollte wohl eher eine eingemeifSelte
Jahreszahl erklaren, die man irgendwo fand.

Die zweite derartige Sage wird von Burgstaller zitiert,* namlich da8 die Wei-
RBen Frauen auf einen im Wald oberhalb eines kleinen Sees bei Krumpendorf gelege-
nen Fels ihre Zeichen geschrieben haben. ,Es sind allerhand Figuren, die kein
Mensch deuten kann. Dieser merkwiirdige Felsen ist fiir die Menschen nicht mehr
auffindbar... Auch an der Nordseite der kleinen Kirche von Krumpendorf haben
die Weiflen Frauen einen Fels beschrieben, und an dem Weg, der am Schulhaus vor-
beifiihrt, liegen die Zeichen am niedrigen Wegrain im bloBgelegten Gletscherschliff.”

Auf die Urzeit wird auch in der Uberlieferung von den ,Kalfin-Ringen” ver-
wiesen: Es heifdt in Siidtirol, daf einst die Ebenen des Landes iiberschwemmt waren,
sodal die Leute iiber die Hohen, etwa tber Jochgrimm (bei Welschnofen), ins
Welschland zogen. Es finden sich dort oben tiberall eiserne Ringe an den Felsen zum
Festbinden der Schiffe oder auch der Pferde, die Kalfin-Ringe. ,Zur Erinnerung liegt
dort ein tischahnlicher Stein mit einer Inschrift in lateinischen Buchstaben.”

* Benedikt Bilgeri, Geschichte Vorarlbergs. Bd. I, Graz 1974, S. 46.

4 Josef Rampold, Bozen. 7. Band der Siidtiroler Landeskunde, Bozen 1979, S. 412f.
5 Ernst Burgstaller, Felsbilder in Osterreich. Linz 1972, S. 86.

¢ Hans Matscher, Geologisches in Sagen. In: Schlern 1957, 1./2. Heft, S. 34-37.

151



Es fallt auf, daB in den Sagen die Napfchen, Schalen und Ritzungen meistens
auf die Einwirkungen iiberirdischer, unheimlicher Machte zuriickgefiihrt werden,
vornehmlich des Teufels. Von einem ,besonders schén gemeifSelten Schalenstein”
am Prischhof in Hinterpasseier wird erzahlt, der Satan habe ihn ,mit der Schnalle
herausgepeitscht*’

Die Berichte, wonach die Zeichen vom Bésen herriihren, folgen keinem ein-
heitlichen Schema, sie kénnen von langen Erzihlungen bis zu kurzen Meldungen
gehen, etwa jener, wonach es auf dem Kreuzkogel bei Meran einen mit den Abdriik-
ken eines menschlichen Fufes, einer menschlichen Hand und mehrerer Teufels-
klauen bedeckten Stein gibt; sie kommen davon, daR der Teufel einen Menschen
gegen den Block gepreRt hat, wobei die Passeierer sagen, es sei ein Mann aus
Schenna gewesen, die Schennaer jedoch von einem Passeierer sprechen.®

Eine Sage aus dem Gesiuse erzahlt von einem grofen, wiirfelfdrmigen Stein,
der in Kummer nahe der Kummerbriicke liegt und auf dem schriftférmige Zeichen
zu sehen sind. Mit diesem hat es folgende Bewandtnis: Ein Knecht habe sich dem
Teufel verschrieben, doch sollte dieser nur dann seine Seele bekommen, wenn er
wihrend der Wandlung den machtigen Stein nach Hieflau bringe. Die Wandlung
ging frither zu Ende, und so muflte der Teufel den Stein an der betreffenden Stelle
fallen lassen.” In diesen Berichten ist allerdings nicht immer ganz klar, ob sie sich tat-
sachlich auf Felsbilder beziehen oder auf natiirliche Einkerbungen in den Steinen.

Im Jaufental hatten, so wird erzahlt, zwei Hirten aus Langeweile Aufhingen
gespielt. In dem Moment, als das Versuchsobjekt am Strick hing, sei ein Bar aus
dem Wald ausgebrochen und habe sich auf die Herde gestiirzt, sodaR der eine Hirte
das Seil loslassen muBte und der andere erdrosselt wurde. Als man den Toten zum
Friedhof trug, brachte man ihn an einer bestimmten Stelle nicht mehr weiter, sodaf
man ihn dort einscharrte, mit einer Steinplatte zudeckte und darauf ein Kreuz ein-
meiflelte.”® Hier konnte tatsachlich ein historisches Ereignis und das Entstehen einer
Steinmarke wiedergegeben sein.

Burgstaller beschreibt eine Felswand im Forst Rotmoos in den Ybbstaler
Alpen,'" auf der mehrere als ,anthropomorph” gedeutete Figuren auszunehmen
sind. Der Felsbildforscher Viktor Flieder war auf diese duferst entlegene Gegend
aufmerksam geworden durch einen Hinweis auf ,drei Mandl’, die dort oben auf
einem Felsen sitzen und das Wetter herunterschiefen.

Die Sage mag auf den ersten Blick frappierend erscheinen, bei niichterner
Betrachtung kann aber auch sie iiber das Entstehen der Felszeichen nichts aussagen
und beweist im Grunde nur, da8 Talbewohner den Bildfelsen kannten und die Zei-
chen zu erklaren suchten, denn sie sehen durchaus nicht so aus, als wiren sie einge-
meifdelt worden, um ,das Wetter herabzuschiefen”.

" Hans Fink, Verzaubertes Land, Volkskult und Ahnenbrauch in Siidtirol. Innsbruck 1973.
# Will-Erich Peuckert, Ostalpensagen. Berlin 1983.

? Will-Erich Peuckert, Ostalpensagen. Berlin 1963.

'° Hans Fink, Eisacktaler Sagen, Brauche und Ausdriicke. Innsbruck 1957,

1" Ernst Burgstaller, Felsbilder in Osterreich. Linz 1972, S. 35-37; 44.

152



Alles in allem wirken also auch die miindlichen Traditionen diirftig, im
Grunde genommen wissen sie nicht nur keine Erklarung anzubieten, sondern
schweigen vollig iiber die allermeisten Fundstatten. Jeder, der sich mit dem Phano-
men der Felsbilder befat, kann sich aus dieser Tatsache seinen eigenen Reim
machen, wobei sich fiir jede der gingigen Theorien ein solcher findet. Der Autor
méchte aber nicht schlieen ohne den Hinweis, daf sich da noch ein weites Feld fiir
Forschungen und Entdeckungen bietet, denn in Museen und Archiven, in Heimat-
biichern und miindlichen Erzahlungen schlummert sicherlich noch mancher Hin-
weis auf die Zeichen im Felsen.

153



