OBEROSTERREICHISCHE
H R

EIMATBLATTE

54, Jahrgang 2000 Heft 3/4
Herausgegeben von der Landeskulturdirektion

Fest der Volkskultur - Wallern 2000 115

Walter Hartinger

Numinose Orte in der Volkskultur 118

Sieglinde Baumgartner

Krippendarstellungen von Johann Georg Schwanthaler 130

Rudolf Zinnhobler

Die Beziehungen der Pfarre Konigswiesen zum Stift Waldhausen 140

Benedikt Pitschmann

Der Bau des Pfarrhofes in Pettenbach (1652-1678) 149

Leo Reichl

Das KZ-Lager Gusen III 157

Klaus Petermayr

Franz Joseph Aumann als Komponist ,volkstimlicher Werke" 185

Jérg Strohmann

Professor Hans Hauenschild - Forscher und Erfinder, ein Sohn Windischgarstens 191

Josef Demmelbauer

Raum und Zeit im Recht und in der Dichtung 197

Franz Wischin

Die Geschichte des Krumauer Stadttheaters 204

Herbert Kneifl

Enns im Kriegsjahr 1666 222

Dietmar Assmann

Darstellungen des hl. Florian in Litauen 226

Heinrich Kieweg

Rittersitz von Pieslwang 228

Buchbesprechungen 230
113



Numinose Orte in der Volkskultur

Von Walter Hartinger

Als ,numen” bezeichnet der Lateiner ein ,gottliches Wesen” oder ,das Wal-
ten einer Gottheit”. Numinose Orte sind demnach Stitten, an denen man diesem
gottlichen Wesen begegnen kann oder an denen man das Walten dieser Gottheit in
auffallender Weise spiirt. Nun wissen wir aus der Kulturgeschichte der Menschheit,
seit einigermaflen die dinglichen, vor allem die schriftlichen Quellen zu sprechen
beginnen, dass sich die Menschen Gedanken iiber ein Jenseits und jenseitige Machte
gemacht haben und weltweit von den Wirklichkeit gottlicher Personen oder Krifte
tiberzeugt waren. Es ist verstandlich, dass sich die Menschen als geistige und leibli-
che Wesen nicht begniigt haben mit dem blofen abstrakten Gedanken an Jenseiti-
ges, sondern dass sie diesen Gedanken auch verleiblichen wollten, ihm also kon-
krete Gestalt zu geben versuchten; beispielsweise indem sie das Gottliche in direkter
oder zeichenhafter Form nachbildeten. Genauso verstindlich sind Wunsch und
Erwartung, an bestimmten Orten dem Jenseitigen besonders leicht oder besonders
intensiv begegnen zu kénnen.

Fiir mich, dem aufgegeben war, der Existenz - oder dem Glauben an die
Existenz - von numinosen Orten innerhalb der mitteleuropdischen Volkskultur
nachzugehen, erwachsen daraus Fragen, denen ich mich im Folgenden zuwenden
mochte:

1. Gibt es solche Orte, die sozusagen aus dem Urgrund der Menschheitsge-
schichte her iiber alle historischen Umbriiche hinweg als Stitten der Jenseitsbegeg-
nung tradiert worden sind und in der Gegenwart noch eine Rolle spielen?

2. Gibt es Orte, an denen - unabhingig von einer konkreten Religion oder
Mythologie - der Glaube an besondere Jenseitsnihe immer wieder neu entstehen
kann, ohne dass er also von einer Generation auf die andere weitergereicht werden

muss?
3. Wie stellt sich das Christentum als die entscheidende Weltdeutungsmacht

der letzten beiden Jahrtausende in unserem Raum zu dieser Frage? Welche Orte
intensiver Jenseitsbegegnung also bietet das Christentum an?

Zunichst zur ersten Frage: Gibt es in der Tradierung numinoser Orte Ver-
bindungslinien in vorgeschichtliche Zeiten oder auBerchristliche Kulte und Religio-
nen? Ein Blick in die gegenwirtige Literatur lehrt Sie schnell, derlei wird behauptet.
Das einschligige Schrifttum findet sich in den Rubriken New Age, Esoterik, Radias-
thesie, Geopathie und Geomantie.! Die Grundannahme ist die, dass es auf der Erde

! Z.B. Jens M. Moller, Geomantie in Mitteleuropa und Energiezentren in Stiddeutschland, Freiburg/Br.
1988. - Nigel Pennick, Handbuch der angewandten Geomantie. Wie wir heute Landschaft und Sied-
lung wieder in Einklang bringen konnen, Saarbriicken 1994. - Karl Maximilian Fischer, Radiasthesie
und Geopathie. Theorie und empirische Untersuchungen, Wien 1989. - Kritisch hierzu: Otto Prokop
und Wolf Wimmer, Wiinschelrute - Erdstrahlen - Radiasthesie. Die okkulten Strahlenfiihligkeitsleh-
ren im Lichte der Wissenschaft, 3. Aufl. Stuttgart 1985.

118



natiirliche Punkte besonderer positiver oder negativer Kraftentladung gebe, und auf
eben jene Punkte hitten ferne Volker, die noch ein unverbildetes Gespiir fiir diese
Zusammenhinge gehabt hitten, ihre Mittelpunkte fiir religiose Feiern, Tempelbau-
ten, zentrale Siedlungen, Begribnisstitten oder andere wichtige Versammlungsorte
fiir Lebende oder Tote gelegt. Dort habe man den Gott oder die Gotter (besonders
gerne aber Gottinnen wie die groffe Urmutter) verehrt, zu ihnen gefleht oder ihnen
Opfer gebracht, am liebsten in der Form von Tier- oder Menschenopfern.

Durch Weitergabe dieses Wissens tiber alle Kulturbriiche, Volkerwanderun-
gen und Vélkerverschiebungen hinweg seien diese heiligen Orte bewahrt worden
und sind heute noch sichtbar in Gestalt der Pyramiden in Agypten, von Salvage auf
den Azoren, Carnac in der Bretagne, Stonehenge in England oder den Externsteinen
bei Detmold. Man glaubt sie aber auch entdecken zu kénnen in den Standorten der
christlichen Kathedralen und an der Platzierung von Gnadenstitten irgendwo in der
freien Feldflur. Die Rede ist von ,uralten heiligen Kraftlinien” wie der Atlantis-Linie,
der Kelten-Linie, der Kénigs-Linie, Kaiser-Linie oder Grals-Linie, die sich in auffal-
lenden geometrischen Figuren als Strukturnetz des Numinosen iiber Europa legen.

Seit einiger Zeit sind als solche Sonderpunkte der prahistorischen Jenseitser-
fahrung vor allem die ,roten Kreuze” oder ,roten Marterln” in der Diskussion; sie
ziehen sich wie ein Gitter iiber den gesamten deutschen Sprachraum vom Elsass bis
nach Westungarn und von Schleswig-Holstein bis in die Untersteiermark. Man
glaubt zwischen ihnen ,rechtwinklige Dreiecke von ganz bestimmten Proportionen”
erkennen zu kénnen, welche darauf verweisen, dass wir es mit ,vorchristlichen, aus
kultischen Griinden vorgenommenen Vermessungspunkten’, um ,zweifelsfrei
christlich verkleidete Markierungen heidnischer Kultstitten” zu tun haben. Die rote
Farbe soll von dem Blut herriihren, das bei den einstigen Opferungen von Men-
schen und Tieren geflossen ist und mit dem man die Kultpfihle oder -steine, die den
jetzigen Kreuzen vorausgingen, angestrichen hat.’

Was soll man von solchen Spekulationen, Uberlegungen oder Behauptun-
gen halten? Prokop und Wimmer, zwei sehr kritische Forscher, fassen ihre Meinung
unmissverstindlich zusammen: ,Vergegenwirtigen wir uns abschlieBend das Pa-
norama der Absurditaten, das einige unzuverldssige Halbgebildete dem Publikum
heute wieder als Wissenschaft aufnotigen mochten, so sehen wir nur eines klar und
sicher: den ungeheueren kulturellen Riickfall, der durch die parawissenschaftlichen
Umtriebe bewirkt worden ist. Schon wieder wird diimmster und finsterster Wahn-
witz unbesehen nachgedruckt und als ernsthafte Wahrheit ausgebreitet.” (S. 176.) Ich
selber mochte mir weder diese Diktion aneignen, noch in dieser Absolutheit in
Abrede stellen, dass es Traditionslinien iiber lange Zeiten hinweg geben kann,
Erscheinungen der ,longue durée” im Sinne der franzosischen Annalisten. Fiir sehr
wahrscheinlich freilich halte ich es nicht, dass wir im mitteleuropiischen Raum mit
einer nennenswerten Weitergabe von numinosen Orten aus den Zeiten der germani-

* Hubert Stolla, Das Phanomen der ,Roten Kreuze®, in: Blatter fiir Heimatkunde 51 (1977), 78-89, Zi-
tate auf S. 88,

119




schen oder keltischen Kultur oder gar aus noch fritheren Epochen bis in die Gegen-
wart rechnen kénnen. Warum?

Die genannten Kulturen waren solche der Schriftlosigkeit. Unsere Kennt-
nisse beruhen demnach auf archaologischen Ausgrabungen, die oft - soweit reli-
giose, geistige oder soziale Sachverhalte betroffen sind - nicht ganz eindeutig sind,
sondern teilweise kontrire Interpretationen zulassen; oder aber die schriftlichen
Nachrichten stammen von auflerhalb, beispielsweise aus der ,Germania” des Taci-
tus; dieser war niemals in Germanien und kannte die Lander jenseits der Alpen nur
vom Horensagen. Eigentlich hat er sich fiir deren Leben und Kultur auch gar nicht
sonderlich interessiert, er wollte vielmehr in die Kultur- und Gesellschaftspolitik sei-
ner Zeit eingreifen, was aber unter den obwaltenden politischen Umstinden nicht
ganz ungefahrlich war. Tacitus hat darum lieber die Schilderung eines fremden Vol-
kes gewdhlt und auf diese Weise seinen Zeitgenossen einen Spiegel vorgehalten.
Dabei kam es ihm weniger auf historische Treue als vielmehr auf eine klare Botschaft
und einen deutlichen Kontrast an. Auch seine Angaben also miissen wir kritisch
sehen.

Unabhangig von solchen kritischen Voriiberlegungen scheint aber sicher zu
sein, dass weder Kelten noch Germanen als unmittelbare Vorbewohner der jetzigen
mitteleuropaischen Bevolkerung eindrucksvolle Sakralbauten besallen - etwa in der
Art der antiken Tempelanlagen -, an denen sie sich zum Dienst der Gotter versam-
melten, an denen sie ihre Opfer darbrachten oder ihre kultischen Rituale abhielten.
Die Rede ist vielmehr von Versammlungen in der freien Flur, bei Quellen, an Fluss-
ufern, bei machtigen Baumen oder in heiligen Hainen. Derlei numinose Orte sind
verginglich und miissen, sollen sie tradiert werden auf kiinftige Generationen,
durch das bloBe Gedachtnis und die miindliche Uberlieferung festgehalten werden.
Darin sah man bis vor kurzem kein Problem. Jakob Grimm war uberzeug_,t dass
gegenwirtige Zustinde ,einen unversiegten Zusammenhang mit einem hoheren
Altertum ankiindigen”’ Die jiingsten Ergebnisse der Sagenforschung melden da
heftige Zweifel an.

Es galt lange Zeit als ausgemacht, dass die Sagen ihre Besonderheit dadurch
gewinnen, etwa im Unterschied zu den Marchen, dass sie historische Realitit fest-
halten; teilweise wollte man sie gar hochstilisieren zum Geschichtsgedichtnis des
einfachen Mannes. In dieser Einschdtzung hat sich mittlerweile eine radikale Wende
vollzogen. Angemahnt wird jetzt der ,Abschied von so mancher lieb gewordenen
Vorstellung iiber den Wahrheitsgehalt von Sagen”.* Sogar dort, wo in den Sagen
historische Sachverhalte abgehandelt werden, die noch gar nicht so weit zuriicklie-
gen, erweist sich deren Unzuverlissigkeit. Das gilt umso mehr fiir prahistorische
Zeiten. Ein antiker Tempel mochte wegen seiner zentralen Lage innerhalb einer Sied-

? Jakob Grimm, Deutsche Mythologie, Leipzig 1835 (beniitzte Ausgabe von 1942), S. 16,

¢ Berhard Deneke, Sage und Geschichte im 19. Jahrhundert, in: Jahrbuch fiir Volkskunde 11(1988), 67-
82, hier S. 79; noch grundsitzlicher geht auf das Problem ein Wolfgang Seidenspinner, Mythen von
historischen Sagen. Materialien und Notizen zum Problemfeld zwischen Sage, Archaologie und Ge-
schichte, in: Jahrbuch fiir Volkskunde 11 (1988), 83-104.

120




lung und wegen seiner aufwendigen Bauweise vielleicht dazu anregen, in eine christ-
liche Kirche verwandelt zu werden, bei einem heiligen Baum der Kelten oder Ger-
manen stand es da wesentlich schlechter. Vor allem haben sich die Germanen erst
nach ihrer Christianisierung zur Dauersesshaftigkeit entschlossen - vorher haben
sie als Halbnomaden die so genannte ,wilde Feld-Gras-Wirtschaft’ betrieben und
darum auch erst von da ab das Bediirfnis nach dauerhaften heiligen oder numino-
sen Orten ausgebildet. Das Wissen um die fritheren Zustinde wurde jedenfalls nicht
in schriftlichen Quellen festgehalten, ganz im Unterschied zu den antiken Kulturen
(z. B.in Agypten, Griechenland und Italien). Dort konnte man auch nach Hunderten
von Jahren einstige Uberzeugungen oder Gepflogenheiten rekapitulieren, wenn sie
aus dem Gedichtnis geschwunden waren, nicht so bei den Kelten und Germanen.
Deren Wissen oder deren Briauche gingen verloren, wenn sie einmal innerhalb einer
Generation aufler Ubung kamen.

Diese schwache Positionierung darf man vor allem fiir religiése Sachver-
halte annehmen. Denn die Germanen besafen weder eine straffe politische Fiihrung
noch gar eine religiose. Streitfragen konnten nicht von einer zentralen Instanz ent-
schieden werden; tiberall muss es individuellen Wildwuchs gegeben haben. Damit
wird von vornherein eine gewisse Schwiche gegeniiber dem Christentum begriin-
det, das daherkommt als eine in sich gefeshgte Grofe, mit einer hierarchischen
Spitze, einem entwickelten Lehramt und einer flichendeckenden Seelsorge. Man
braucht ja nur daran zu erinnern, dass bereits im friithen 8. Jahrhundert unser heuti-
ges System der Bistiimer eingerichtet worden ist, von den Pfarreien ganz zu schwei-
gen.

Hinzu kommt, dass dieses Christentum ganz eng mit der staatlichen Gewalt
verbandelt war. Thnen allen ist gelaufig, was Karl der Grofe gemacht hat, als sich die
widerspenstigen Sachsen nach ihrer Unterwerfung und ersten Bekehrung wieder
entschlossen, ihren angestammten Gottern bei der Irminsul zu opfern; er lief erheb-
liche Teile des Volkes deportieren und irgendwo im Reich in christlichen Nachbar-
schaften ansiedeln und - zum abschreckenden Beispiel - bis zu 30000 Manner ein-
fach hinrichten. Unter diesen Umstinden hat man es schnell bleiben lassen, sich wei-
terhin bei einer heiligen Quelle zu versammeln oder in einem heiligen Hain ein
Pferd, einen Stier oder ein Schaf zu schlachten und gemeinsam zu verzehren, musste
man doch jederzeit der Entdeckung und exemplarischen Bestrafung gewirtig sein.
Am Grundsatz der ausschlieBlichen Geltung des christlichen Bekenntnisses hat sich
bekanntlich bis ins 18./19. Jahrhundert nichts geindert.

Kurzum, es ist denkbar unwahrscheinlich, dass in den Brunnen, die man bei
vielen christlichen Kathedralen heute noch vorfindet, einstige heilige Quellen der
Germanen oder Kelten weiterleben. Viel wahrscheinlicher ist es, dass erst die mittel-
alterlichen Bauleute sie gegraben haben, um bequem den Mértel rithren und sich
die Hinde waschen zu kénnen. So gewiss es ist, dass sich viele Wallfahrtskirchen als
Stitten der Jenseitsbegegnung auferhalb unserer Ortschaften befinden, mitten im
Wald, auf Bergkuppen iiber oder in der Nihe von Quellen oder Brunnen mit heilsa-
mem Wasser, so unwahrscheinlich ist es, dass sie hervorgegangen sind aus vor- oder
aul8erchristlichen heiligen Statten. In der Regel liegen tausend Jahre oder mehr zwi-

121



schen den entsprechenden Zeitmarken; und das ist auch bei wohlwollender
Betrachtung ein Spanne, die zu gewaltig ist, um das Weiterbestehen von Wissen
iiber numinose Orte oder die unterschwellige Existenz von geheimen Kulten glaub-
wiirdig vertreten zu konnen. Vielmehr lisst sich beobachten, dass besonders in den
engen, kalten und héufig genug auch dreckigen Burgen und Stidten des Spatmittel-
alters und der frithen Neuzeit das Verlangen nach Naturbegegnung sich wieder
machtig zu regen beginnt und eine neue Wertschitzung fiir Naturdinge hervor-
bringt, sei es das erste Veilchen, das man seiner Geliebten schenkt, oder den griinen-
den Birkenzweig, den man dem Biirgermeister, Pfarrer oder auch seinem Madchen
aufsteckt.

Aber all das hat nichts zu tun mit der Weiterexistenz von vorchristlichen
Kulten oder dem zeitlosen Gespiir fiir numinose Punkte jenseitiger Kraftausstro-
mung. Es ist vielmehr ein Beleg dafiir, dass es zum Gefiihlshaushalt des Menschen
schlechthin gehort, angeriihrt zu werden von bestimmten Erscheinungen der Natur,
die ihn in besonderer Weise ansprechen und in denen sich fiir ihn Wesentliches aus-
driickt. Bezogen auf das Thema der numinosen Orte bedeutet das, dass bestimmte
Stitten stirker als andere das Gefiihl der besonderen Nihe zum Jenseits hervorzu-
rufen vermogen. Hierzu bedarf es nicht der unmittelbaren Weitergabe in einer Tradi-
tionskette, sondern derlei Empfindung, Wissen oder Erfahrung kann sich jederzeit
von neuem spontan bilden. Im Fachjargon spricht man von einer polygenetischen
Entstehung oder Entwicklung im Unterschied zu einer monogenetischen. Ich
bewege mich damit in dem zweiten eingangs gestellten Fragekomplex.®

Man kann davon ausgehen, dass innerhalb der Entwicklung der menschli-
chen Kultur immer wieder analoge Erfahrungen gemacht werden; man hat sie als
Elementargedanken bezeichnet.® C. G. Jung spricht von Archetypen oder archetypi-
schen Vorstellungen, die sich als eine Art kollektives Gediachtnis im Laufe der
Menschheitsgeschichte gebildet hitten.” Hierzu gehort, dass in den unterschied-
lichsten Kulturen die Menschen bereit sind, an dhnlichen Platzen den Zugang zum
Jenseits zu finden. Dieses kann begliickend oder bedrohlich sein; denn das Jenseits
wird nicht nur von guten Geistern bewohnt, sondern auch von bésen, die dem Men-
schen iibel wollen. Die numinosen Orte kénnen also durchaus einen ambivalenten
Charakter besitzen. Ausgedriickt werden diese archetypischen Bilder, so die Uber-
zeugung der Forschung, vor allem in Marchen, Legenden und Sagen.

Und wenn man auf deren Botschaft hort, so erschlieft sich der Zugang zum
Jenseits beispielsweise in den Héhlen; mag sein, dass das Gespiir fiir deren elemen-
tare Bedeutsamkeit in der Urerfahrung von Mutterschof8 und anderen bergenden

® Giinter Wiegelmann, Theoretische Konzepte der Europdischen Ethnologie. Diskussion um Regeln
und Modelle, Miinster 1991.

¢ Der Begriff stammt von Adolf Bastian, und der Gelehrtenstreit in dessen Umfeld wird ausfiihrlich re-
feriert von Ingeborg Weber-Kellermann, Deutsche Volkskunde zwischen Germanistik und Sozialwis-
senschaft, Stuttgart 1969, 5. 36 {f.

7 Christine Burckhardt-Seebass, Hg., Urbilder und Geschichte. C. G. Jungs Archetypenlehre und die
Kulturwissenschaft, Basel und Frankfurt/M. 1989,

122



Umbhiillungen liegt, kulturgeschichtlich wird Diesseitiges und Jenseitiges haufig
nach dem Muster von oben und unten getrennt. Und da wird dann sehr schnell die
Hohle zum Zugang zur Unterwelt, wo man dem Teufel begegnen kann, aber viel-
leicht auch den Feen und Erdmiittern, von denen man sich zwar nicht drei goldene
Haare holt, dafiir aber andere Utensilien, die man zu seinem irdischen Gliick
braucht.

Die Hohle erschlieBt auch den Raum zu dem Ort, wo die Toten wohnen, die
man einst in die Erde versenkt hat; auch deshalb ist sie Zugang zum Jenseits. Hier
kénnen Drachen und andere Ungeheuer hausen als Jenseitswichter. Wie die Hohle
markieren auch Brunnen und Quelle einen Zugang zur jenseitigen Unterwelt und wer-
den daher in unseren Mirchen und Sagen aufgefasst als Nahtstellen zum Jenseits-
kontakt. Die Gold- und die Pechmarie gelangen zur helfenden Fee Frau Holle, indem
sie sich in den Brunnen stiirzen und an dessen Boden das Jenseitsreich finden. Sie
hitten vielleicht auch auf die nachste Bergkuppe steigen konnen, um sich dort zu den
Sternen, zur Sonne oder zum Mond hinaufzuschwingen, denn eben auf den Bergen
sehen die Mérchen und sehen manche Volker einen weiteren Beriihrungspunkt mit
dem numinosen Raum des Jenseits; dort findet sich der Glaspalast, in welchem die
verwunschenen Briider zuriickbehalten werden, dort - verborgen in den Wolken -
thronen vielleicht die Gotter selbst wie auf dem griechischen Olymp.

In besonderer Weise ist im Marchen der Wald der Ort, in dem die Jenseitigen
leben. Dort treten dem Marchenheld alle jene Wesen entgegen, die iiber geheime
Kréfte verfiigen, das Wasser des ewigen Lebens hiiten oder bei denen man sich Rat
holen kann: ,die kleinen Grauméannchen, die alten Manner und Frauen, die Bettler,
Einsiedler, die sprechenden und zaubernden Tiere und Gestirne, die Teufel, Drachen
und Trolle und ihre freundlich hilfreichen Gattinnen oder Tochter”.* Umgekehrt ist
es in vielen Sagen, im Wald ist es nicht geheuer, dort treiben sich die Teufel und
Kobolde herum, die es auf das leibliche und seelische Wohl der Menschen abgese-
hen haben. In jedem Fall ist der Wald nicht der Ort der Normalitit, sondern die
Statte des Aufergewchnlichen, wo man den Begliickungen, aber auch den Bedro-
hungen durch jenseitige Michte ausgesetzt ist.

Der gesamte Bereich der Natur, die von Haus aus dem Menschen nicht vél-
lig verfiigbar ist, sich ihm entziehen kann, sein Leben positiv und negativ bestimmt,
kann fiir den Menschen Medium der Jenseitserfahrung und Jenseitsbegegnung wer-
den. Otto Bécher (Damonenfurcht und Damonenabwehr, 1970): ,Das Numinose
begegnet dem Menschen im Feuer und Wasser, in der Luft und in der Erde, und
zwar heilbringend im Feuer des Herdes und des Lichtes, im Wasser des Regens, des
Trankes und der Schifffahrtswege, im kithlenden Windhauch und im fruchtbaren
Ackerland, aber auch furcht- und grauenerregend im Feuer der Brandkatastrophe,
im Wasser des Unwetters und der Uberschwemmung, im Brausen des Sturmes und

8 Max Liithi, Das europaische Volksmarchen, Miinchen 1968, S. 11.

123




in den unfruchtbaren, dden und unheimlichen Stitten der Erde. So ist es kein Wun-
der, dass zwar im Allgemeinen nicht den Elementen selbst, wohl aber den in ihnen
lokalisierten iiberirdischen Machten Verehrung zuteil wird.“

Es sind offensichtlich Mechanismen der menschlichen Psyche, welche
bestimmten Orten gerne eine Qualitit zubilligt, die iiber sich hinausweist. Menschli-
ches Symboldenken lisst Héhle, Brunnen, Quelle, Wald zu Zugingen zur Jenseits-
welt werden. Solche Analogien gelten u. U. aber nicht nur fiir Naturdinge, sondern
auch fiir Menschenwerk. So hat man zwischen Skandinavien, Norddeutschland,
Frankreich und Spanien beobachtet, dass die grofSen Steinsetzungen der Megalith-
kultur, die Menhire und Dolmen, eine seltsame Wertschitzung bei manchen Frauen
geniefen, die einen unerfiillten Kinderwunsch hegen: sie kommen heimlich des
Nachts zu ihnen, reiben den Kérper an ihnen oder rutschen an ihnen herab, ganz
offensichtlich in der Hoffnung, daraus Hilfe fiir ihre Konzeptionsfahigkeit zu erhal-
ten.'” Hier zu vermuten, dass es sich um Reste eines Fruchtbarkeitskultes aus dem
Spitneolithikum handelt, verbietet sich schon deshalb, weil die wissenschaftliche
Forschung keine gesicherten Kenntnisse vor allem iiber die gewaltigen Einzelstein-
setzungen hat. Vielmehr darf man annehmen, dass die Assoziation Menhir = ere-
gierter Phallus fiir einen phantasiebegabten Menschen jederzeit moglich ist und
darum diese ungewohnlichen Steine zu Orten numinoser Kraft werden lasst.

Dies gilt ganz besonders fiir Stitten, an denen Menschen begraben wurden
oder zu Tode gekommen sind. Aus dem elementaren Wissen um das eigene Sterben
und das gleichzeitige Eintreten in die Jenseitswelt genieBen offenbar fast weltweit die
Orte von Tod und Begribnis eine herausragende Wertschitzung. Dabei handelt es
sich nicht lediglich um eine Gebot der Pietét, vielmehr schwingt oft der Glaube an
die numinose Kraft dieser Plitze mit. Zahllos sind die Sagen um die Bedeutung der
Friedhofe, wo man Jenseitigen begegnen kann, und zwar in durchaus ambivalenter
Weise: Man kann sich ihre Hilfe holen, ihnen selber auch Hilfe zukommen lassen;
man kann sich aber genausogut Verstiimmelungen, Verwiinschungen oder den Tod
einhandeln, wenn man bei derlei Begegnungen unvorsichtig oder frevelmiitig gewe-
sen ist. Das gilt auch fiir Stitten eines plotzlichen Todes, von denen viele Marterln
an den Strafen oder in der offenen Flur zeugen. Da ist es nirgendwo geheuer, nicht
einmal an den Plitzen, an denen man Totenbretter aufgestellt hat, die ja nur auf mit-
telbare Weise von Tod und Jenseitswelt Zeugnis geben.

Besondere Faszination umgibt die Hinrichtungsstitte. Von ihnen geht weltweit
ein gleichmaRiger Schauder aus; nicht nur, dass man damit rechnen muss, unlieb-
same Zusammenstofe mit den Geistern oder Seelen der Hingerichteten zu erleiden,
hier kann man sich auch mancherlei beschaffen, wodurch auf wunderbare Weise
jenseitige Hilfe ins diesseitige Leben umgeleitet wird. In ganz Mitteleuropa etwa

¢ Otto Bécher, Dimonenfurcht und Damonenabwehr. Ein Beitrag zur Vorgeschichte der christlichen
Taufe, Stuttgart, 1970, S. 40.
10 Jacques Gelis, Die Geburt. Volksglaube, Rituale und Praktiken von 1500 bis 1900, Miinchen 1989,

S.45fF

124



wachsen die Alraunen am liebsten unter dem Galgen. Es sind dies menschengestal-
tige Figiirchen, die man aus den Wurzeln der Mandragora-Pflanze gewinnt. Hat
man eine solche Alraune in seinem Besitz, so hat man finanziell fiir das restliche
Leben ausgesorgt; denn dieser kleine Wicht lasst nicht zu, dass das Geld im Beutel,
der Brotvorrat im Schrank oder das Korn im Kasten jemals zur Neige geht. Keimen
kann diese Pflanze freilich nur unter dem Galgen, an Stellen, wo der Urin eines
Gehenkten in die Erde eingedrungen ist. Und beim Herausreiffen hat man manche
Vorsichtsmanahme zu treffen, damit einem der Gewinn der Wurzeln nicht zum
Bosen ausschlagt.”

Es ist nicht schwer, die seelischen Krafte aufzudecken, die dafiir verantwort-
lich sind, dass besonders Orten von Tod und Begribnis numinose Kraft zuwichst.
Mit dem Sterben kommt automatisch die jenseitige Welt in den Blick. Besondere
Rechtsvorschriften iiber die Heiligkeit oder den Schutz dieser Orte haben zusitzlich
dafiir gesorgt, dass sie mit einer Sonder-Aura umgeben wurden. Dafiir braucht man
aber nicht unbedingt eine spezielle kulturelle Tradition; solche Empfindungen kon-
nen sich immer wieder von selbst neu einstellen. Der Glaube an numinose Orte
kann jederzeit aufgrund der menschlichen Fihigkeit zum Symboldenken und auf-
grund der [dentitit der menschlichen Psyche mit sich selbst iiber alle historischen
Entwicklungen hinweg immer wieder von neuem aufbrechen. Dieser Umstand war
wichtig auch fiir die Orte der Jenseitsbegegnung innerhalb der christlichen Religion,
denen ich mich jetzt zuwende.

Nach der Uberzeugung der ersten Judenchristen ist in Person und Leben des
Jesus von Nazareth Gottliches sichtbar geworden. Darum wurden selbstverstind-
lich und sehr schnell die besonderen Punkte seines Lebens - seiner Geburt, seiner
Verkiindigung, seines Leidens und seines Todes - zu numinosen Orten, die man he-
rausgenommen hat aus dem profanen Lebensvollzug. Fiir die entfernter Wohnen-
den wurde Palidstina insgesamt zum Heiligen Land, in welchem man sich - sofern man
es einrichten konnte - mindestens einmal in seinem Leben aufhalten wollte, um
diese besondere Nahe zu heilsgeschichtlichem Geschehen zu spiiren. So setzt schon
im 2. nachchristlichen Jahrhundert ein reger Tourismus ins Heilige Land ein,
beschrankt zunachst vor allem auf Personen aus dem Umfeld der weltlichen und
geistlichen Wiirdentriger, doch schon bald ausgreifend weit iiber diesen Kreis hi-
naus. Die Kaiserin Helena, welche bei ihrem Aufenthalt im Heiligen Land das Kreuz
Christi auffindet, ist nur ein besonders prominentes Beispiel.

Bekanntlich hat sich die Ausbreitung des Christentums zunéchst schwierig
gestaltet; der Weg der jungen Kirche war getrankt von dem Blut zahlloser Martyrer.
Es bildete sich schnell die Uberzeugung, dass diese Blutzeugen der himmlischen
Herrlichkeit sicher sein diirften. Die dinglichen Hinterlassenschaften dieser Gruppe
von Erl6sten, ihre Gebeine vor allem, konnten gelten als sichtbares Zeichen der Erlo-
sungsgewissheit, die jeder Christ fiir sich in Anspruch nehmen durfte. Besonders

"' Handworterbuch des Deutschen Aberglaubens, Bd. 1, Sp. 312-324.

125



prominent unter der Schar der christlichen Blutzeugen waren die Apostel. Selbstver-
stindlich wurden deren Griber ebenfalls zu Orten besonderer Gnade, an denen
man sich himmlischer Hilfe sicher sein durfte. So wurden die wenigen Apostelgriiber,
iiber die man in Europa verfiigte, zu beliebten Kultmittelpunkten bis zur Gegenwart,
niamlich die Graber der Apostel Petrus und Paulus in Rom und dasjenige von Jako-
bus dem Alteren in Santiago de Compostela. Gerne wire wohl jeder Christ einmal
in seinem Leben zu einem solch offenkundigen Ort der Gnade gekommen und
damit leiblich in das Umfeld jenseitiger Hilfe gelangt. Weil dies aber nicht méglich
war, wurde es schon in der frithen Kirche iiblich, die Gebeine der Martyrer zu teilen
und kleine Partikel von ihnen in den Tischen aufzubewahren, mit deren Hilfe man
die Erinnerung an das Letzte Abendmahl feierte. Durch die Lehre von der Realpra-
senz Christi in den Gestalten von Brot und Wein bei der Messfeier musste schlie3-
lich jeder Kirchenraum zu einem numinosen Ort, zu einem Ort der potenziellen
Begegnung mit dem Jenseits werden. Man kénnte erwarten, dass durch diese dop-
pelte Méglichkeit zur Jenseitserfahrung in jedem Gotteshaus, Gebeine der Heiligen
und leibgewordener Gottessohn, das Verlangen jedes Christen in dieser Hinsicht
gestillt worden ware."?

Weit gefehlt! Die abendlindische Frommigkeitsgeschichte ist bis in unser
Jahrhundert hinein zu einem erheblichen Teil gepragt durch das Verlangen der Glau-
bigen nach zusitzlichen Orten der Gottes- und Jenseitsbegegnung. Treibende Kraft
dabei war ganz offensichtlich nicht die Amtskirche; dieser hitte die flachen-
deckende Anzahl der Pfarr- und Filialkirchen, in denen sie ihre Pfarrkinder zum Got-
tesdienst, zum Sakramentenempfang und zu zahlreichen kultischen Handlungen
versammelte, vollauf gentigt. Nicht so die Masse des einfachen Kirchenvolkes; die-
ses wollte den Zugang zu jenseitiger Hilfe in der unmittelbaren Nachbarschaft, es
begniigte sich keineswegs mit den amtskirchlich verwalteten Zugéangen. So beob-
achten wir iiber einige Jahrhunderte hin ein zidhes Ringen zwischen Ausdehnung
und Beschrinkung numinoser Orte, bei dem die Amtskirche meist den Part der
Zuriickhaltung, der Besonnenheit und des zihen Widerstandes spielt, wihrend die
Laien - nicht selten unterstiitzt von Vertretern der weltlichen Obrigkeit - auf eine
Vermehrung drangen.

Wie aber kann man zu zusitzlichen Orten der Jenseitsbegegnung kommen?
Nichts einfacher als das! Das Heilige Land ist zwar einzigartig und nicht vermehr-
bar; wohl aber sind das die Stitten der Lebensgeschichte des Gottessohnes. Man
hat schon bald begonnen, Maf zu nehmen und das Grab Christi nachzubauen. Diese
Kopien brachten es nicht selten zu hochster Verehrung. Auch in St. Peter iiber Frei-
stadt scheint ein solcher Nachbau des Grabes Christi der Ausgangspunkt der christ-
lichen Anlagen gewesen zu sein. Uber alle europiische Lander hinweg stoBen wir
auf Kalvarienberge; schlielich lie man der Legende nach sogar das Haus von Nazareth,
in dem Jesus herangewachsen ist sowie Joseph und Maria gewirkt haben, durch

12 Nachweise und Literatur bei Walter Hartinger, Religion und Brauch, Darmstadt 1992.

126




Engel nach Europa tibertragen und im Wald bei Loreto niedersetzen, wo es seit der
Mitte des 15. Jahrhunderts zu einem Magnet ohnegleichen fiir die Glaubigen gewor-
den ist. Unmittelbar darauf hat man angefangen, mehr oder weniger mafstabsge-
treue Nachbildungen dieses Hauses von Nazareth/Loreto quer iiber Europa hinweg
herzustellen und sich dort in die Schau der schwarzen Muttergottes zu versenken.
Im bohmischen Rimov/Rimau hat man vom Zentrum einer Loreto-Kopie aus Statio-
nen der Passion Christi ma8stabsgetreu tiber die Flur verteilt und damit den Rah-
men dafiir geschaffen, die Leidensgeschichte ,authentisch” mitzuerleben. Besonders
die Franziskaner waren wihrend des 17. und 18. Jahrhunderts landauf, landab unter-
wegs, um in Kirchen oder in der freien Flur Kreuzwege einzuweihen, wo man zwar
nur symbolisch den Leidensweg Christi nachvollziehen, gleichwohl aber auch in
den Genuss von Abldssen kommen konnte.

Eine besondere Bewandtnis hatte es mit der numinosen Kraft von konsekrier-
ten Hostien. Diese standen den Glaubigen sozusagen im geweihten Kirchenraum bei
jeder Messfeier zur Verfiigung. Doch das glaubige Volk belieR es nicht dabei. Die
durch das Wandlungsgeheimnis angeregte Phantasie verlangte nach Hostien, wel-
che ihre neue Qualitat auf besonders augenscheinliche Weise unter Beweis stellten.
Und schon bald entdeckte man solche Exemplare: von einem betrunkenen Bauern-
knecht erbrochen auf einem Baumstock, wo sie sich nicht entfernen lief, bis man an
dieser Stelle eine Kapelle baute; inmitten einer Wiese schwebend, wo sie dem Stab
eines Hirten entglitten war, der das Heilige Gut in seiner Einsamkeit dauernd bei
sich haben wollte; blutend auf dem Altar einer jiidischen Synagoge, wo zum Ent-
setzen der Ungldubigen Zeichen des Lebens zu beobachten waren, als man frevle-
risch in die Oblate einstach. Die Geschichten sind austauschbar, wenig originell und
vielfach kopiert; als Ergebnis hatten sie vielfach das Gleiche: Es entstand eine neue
Gnadenstitte, ein Ort des Heiles, an dem offenkundig geworden war, dass Gott das
ganz Andere, das Wunder zu wirken vermochte, und die Menschen iiberzeugt
waren, es konne sich jederzeit wiederholen.

Dieses kaum stillbare Verlangen nach zahlreichen augenscheinlichen Orten
der Nihe zu Gott und seinen Heiligen bescherte dem christlichen Abendland seit
dem 13. Jahrhundert eine Entwicklung, welche die katholische Frémmigkeit bis zur
Gegenwart stark bestimmt, nimlich die Ausbildung von Gnadenbildern, d.h. von
zwei- und dreidimensionalen Abbildungen - eben Gottes und seiner Heiligen - , an
denen die Fihigkeit der himmlischen Miachte zum Erweis ihrer Méglichkeiten sicht-
bar und greifbar in Erscheinung getreten war. Man muss sich verdeutlichen: Die
Urkirche hatte die Verehrung und kultische Verwendung von Bildern Gottes abge-
lehnt; es wirkte in diesem Punkt die jiidische Tradition noch lange nach. Das emo-
tionale Verlangen nach kérperlich-konkreter Nihe und Teilhabe an Gestalten des
Jenseits musste zundchst einmal gestillt werden durch die Orte der leiblichen Anwe-
senheit des Gottessohnes im Heiligen Land oder durch die Gebeine der Meartyrer,
die Reliquien. Von Christus selber und von seiner Mutter Maria aber gab es keine
Reliquien - aufgrund der Lehre von der korperlichen Aufnahme in den Himmel.
Auch die Reliquien der Mirtyrer selbst waren nicht endlos teilbar!

127




So bildete sich unter den Monchen und einfachen Glaubigen mehr und
mehr die Gewohnheit heraus, Abbildungen herzustellen und iiber sie die gedankli-
che und sinnliche Nihe zu den gemeinten Urbildern zu suchen. Dem wurde von der
Amtskirche teilweise heftig widersprochen; mehrere Phasen des Bilderstreites wur-
den ausgefochten, nicht selten begleitet von Inhaftierung und Hinrichtung der Kon-
trahenten. SchlieRlich bequemten sich die Theologen zu einer nachtriglichen
gedanklichen Rechtfertigung dessen, was sich als praxis pietatis schon langst durch-
gesetzt hatte: man tolerierte die fromme Verehrung von Bildern Gottes und der Hei-
ligen unter der Voraussetzung, dass die Wertschitzung nicht den Gebilden aus Holz,
Stein, Leinwand oder anderen Materialien galt, sondern den abgebildeten Gestalten.
Seit ca. 1300 ist man in der westlichen Kirche davon iiberzeugt, dass solche Bilder
Wirkungen hervorzubringen verméchten, die man vorher nur den Gebeinen der
Heiligen und manchen konsekrierten Hostien zugetraut hatte: ihr Aussehen,
Gewicht und ihren Aufenthaltsort zu verindern, zu bluten, zu schweben oder Tra-
nen zu weinen, kurzum, das Wunder zu wirken.

Nun explodierte sozusagen das elementare Bediirfnis nach numinosen
Orten: Hatte man vorher beschwerliche Reisen ins Heilige Land, nach Rom, San-
tiago de Compostela, nach Aachen zu den Reichsheiltiimern, zum Heiligen Blut
nach Bolsena, Wilsnack oder Walldiirn, zum hl. Nikolaus in Bari, zur hl. Magdalena
nach Vezelay usf. unternehmen miissen, um einen ausgewiesenen Ort der himmli-
schen Gnade zu finden, so konnte man nun schon bald dem jenseitigen Heilswirken
iiberall in der Heimat begegnen. Neue Gnadenstitten schossen iiberall aus dem
Boden; sie waren meist gerade nicht identisch mit den herkémmlichen Orten des
von der Amtskirche getragenen Kultes, nicht die Pfarrkirchen, Schlosskapellen,
Bischofs- und Ordenskirchen. Sie fanden sich vielmehr gern auBerhalb der Ort-
schaften, im Wald, auf Bergkuppen, an Quellen und Flussiibergangen; sie fanden
sich nicht deshalb hier, weil die Erinnerung an vorchristliche Kulte im Geheimen
iiberlebt hatte, sondern weil die Menschen der jenseitigen Hilfe iiberall bedurften,
nicht nur innerhalb ihrer Wohnorte und innerhalb des geweihten Kirchenraumes,
sondern an allen Punkten ihres Lebens und Arbeitens.

Nicht selten kam es deshalb zum Konflikt mit den Vertretern der Amtskir-
che: Der zustindige Pfarrer hitte die wundertitige Statue oder Hostie gern in seiner
Kirche zur Verehrung ausgestellt. Doch diese entzog sich hartnackig seinem Zugriff,
kehrte immer wieder zum urspriinglichen Fundort zuriick, bis man ihr schlie@lich
dort eine neue Wohnstatt baute. Nicht selten lasst man auch dem Himmel selber den
Ortauswihlen, an dem eine neue Gnadenstitte erwachsen soll, beispielsweise durch
weisende Tiere, die sich nicht mehr von der Stelle bewegen lassen, wenn sie die
wunderbare Statue bis zu einem bestimmten Punkt gefiihrt haben; oder durch einen
Schneefleck, der mitten im Sommer auf sich aufmerksam macht.

Nachdem das System der christlichen Gnadenstitten ausgebildet war, und
dies war vom Spétmittelalter im Prinzip gegeben, konnte jedermann dem Numino-
sen, Heiligen, Auergewdhnlichen in seinem engen Lebenskreis problemlos begeg-
nen. Millionen von Menschen haben einen wesentlichen Teil ihres Lebens damit
zugebracht, um von einem Gnadenort zum anderen zu wandern, dabei Christus

128




nachzufolgen und ihr eigenes Leben zu heiligen. Andere zogen in geschlossenen
Prozessionen wiederholt im Jahr von ihrem Heimatort aus zu den Gnadenstitten
der engen und weiteren Umgebung. Luther und die anderen Reformatoren haben
dagegen gekampft, die Aufklarer haben sich dariiber mokiert, eine Zeitlang mit Ver-
boten, Strafen und Militireinsatzen das Pilgern und Wallfahren unterdriickt -
durchgesetzt haben sich alle nicht. Gnadenstatten gibt es nach wie vor, der Zustrom
zu den bedeutenderen unter ihnen ist ungebrochen, teilweise sogar im Zunehmen.
Gelegentlich kommt zu den iiberlieferten Orten ein neuer hinzu; man denke an
Lourdes, La Salette, Fatima, Heroldsbach oder Medjugorje. Ungebrochen ist offen-
sichtlich die menschliche Erfahrung von Not, Hilfsbediirftigkeit, Bedrohung, Angst
und Leid und andererseits die Hoffnung auf Heilung, Hilfe und Gnade durch
Michte einer jenseitigen Welt. Es muss mit den elementaren Wahrnehmensweisen
des Menschen zu tun haben, dass sich fiir viele diese Hoffnung nicht in der abstrakt-
gedanklichen Sphire festsetzt, sondern im konkreten Raum, der mit allen Sinnen
erfahrbar ist. Weil das so ist, gibt es auch im christlichen Abendland numinose Orte
- und zwar eine Menge davon!

129



