# Jahrbuch

des

#### Vereines für Landeskunde und Heimatpflege im Gau Oberdonau

(früher Oberöfterreichischer Musealverein)

88. Band



Línj a. d. D. 1939

Verleger: Verein für Landeskunde und Heimatpflege im Gau Oberdonau Druch der Buch, und Steindruckerei 3. Wimmer, Ling a. d. D. - 2201 39

### Inhalt.

|                                                 |       |       |       |      |      |     |             |      | Se   | ite |
|-------------------------------------------------|-------|-------|-------|------|------|-----|-------------|------|------|-----|
| Dereinsberichte                                 |       |       |       |      |      | •   |             |      |      | 5   |
| Berichte der wissenschaftlichen Candesanstalten |       |       |       |      |      |     |             |      |      | 17  |
| Nachruf: Hans Commenda                          |       |       |       |      |      |     |             |      |      | 54  |
| Beiträge zur Candeskunde:                       |       |       |       |      |      |     |             |      |      |     |
| Franz Mayrhofer, Die Donaustadt S               | inz   |       |       |      |      |     |             |      |      | 59  |
| Ernst Neweklowsky, Wasser, Wetter               | นทธ   | n     | ind   | in   | de   | r ⊆ | 5ch i       | ffer | =    |     |
| sprache des deutschen Donauraumes               |       |       |       |      |      |     |             |      | . 2  | IJ  |
| Franz Stroh, Ein langobardischer flec           | Ątbai | nd=S  | 5téir | ı aı | 15   | Lin | 3 0         | . I  | ). 2 | 89  |
| Max Beier, Die Pseudoscorpione des              | obe   | röft  | errei | chij | chei | n ! | <b>E</b> an | ides | =    |     |
| museums in Linz                                 |       |       |       |      |      |     |             |      | . 3  | 03  |
| Uemilian Kloiber, Zur Kenntnis de               | r Ra  | issen | im    | Ga   | u (  | Db6 | erdo        | na   | 1 3  | Į5  |
| Edwin Rosenauer, Die anthropolog                | ijche | 50    | ımm   | lun  | g t  | es  | Li          | nze  | r    |     |
| Museums                                         |       |       |       |      |      |     |             |      | . 5  | 75  |
| Satzungen des Vereines für Candeskunde und      | Hein  | ıatp  | flegi | in : | 1 (  | 3au | $\sigma$    | ber  | =    |     |
| donau                                           |       |       |       |      |      |     |             |      | . 39 | 95  |

## Ein langobardischer Flechtband= Stein aus Linz a. D.

pon

Franz Stroh.

Die älteste Kirche von Linz ist, wie schon oft nachgewiesen wurde, die Martinskirche auf dem Römerberge. Sie wird erstmalig im Jahre 799 zugleich mit einem castrum erwähnt. Mit dem "castrum" ist zweifellos das alte römische Kaftell bezeichnet. Denn die Baiern kannten, wie alle germanischen Stämme, im 8. Jahrhundert noch keinen steinernen Burgenbau. Was damals an Steinbauten vorhanden war, stammte aus der Römerzeit, außer den wenigen Kirchen, die, wie die Kirche von Tegernsee oder der Dom von freifing, in der zweiten Balfte des 8. Jahrhunderts von füdländischen Baumeistern in Stein aufgeführt wurden. Dermutlich war auch das Kastell von Linz wie das zu Regensburg eine herzogliche Pfalz der Agilulfinger, in der zur Karolingerzeit der jeweilige Grenzgraf wohnte. Daß aber die benachbarte Martinskirche auf eine römische Sagerkirche zurückgeht, wie K. Schiffmann annimmt (Land ob der Enns, S. 21), dafür fehlt bisher jeder Unhaltspunkt. Sicher ist, daß Linz in karolingischer Zeit ein bedeutender kirchlicher Mittelpunkt war. Zur Martinskirche gehörten die Zehente von Katzbach (Chazapach) und Duchenau (Pouchnouua). Schon der Kirchenpatron deutet auf frühe Gründung des Heiligtums. Denn der heilige Martin auf dem Schimmel, mit Reitermantel, Schwert und Canze, ist nur der verchriftlichte Wotan. "Den merowingischen Königen galt ihres Nationalheiligen Martin capa oder Kapuzenmantel so heilig, daß sie ihn beständig mit sich führten, in der Schlacht sich damit bekleideten und ihn in friedenszeiten in eigenen Bethäusern ihrer Pfalzen, den eben davon benannten Capellen, verwahrten." (M. Nind, 5. 89.) Aber nicht nur bei den Franken genoß der Reiterheilige höchstes Unsehen. Auch die anderen germanischen Stämme nahmen ihn für sich in Anspruch. Es sei nur an die Martinskirche zu Avicozeshusir in Baiern erinnert, um die im 8. Jahrhundert ein Erbstreit der Huosier ging, der 799 zu Lorch beendet wurde, und an die Martinskirche der Cangobarden zu Cividale.

Die oben erwähnte Urkunde von 799 berichtet, daß die Martinskirche zu Linza Eigentum des Königs Karl gewesen sei und von ihm seinem Kaplan Rodland und später dem Bischof Walderich von Passau als Lehen gegeben worden sei; serner, daß nun der Grenzgraf Gerold vom Passauer Bischof die Martinskirche als Leibgedinge erhielt. Graf Gerold stand nicht lange im Genuß dieser Gilte, denn er siel im gleichen Jahre noch im Kampse gegen die Avaren. Dom Jahre 799 ist es nicht weit zum Jahre 788, in dem der unglückliche Baiernherzog Cassilo sein uralt angestammtes Herzogtum verlor, vom Franken-Karl in ein Kloster verbannt und sein Herzogtum eine fränksiche Provinz wurde. Mit Recht vermutet Sekker, daß es sich bei der Martinskirche zu Linz um ein 788 eingezo-

genes herzogliches Krongut, um eine Eigenkirche der Agilulfinger handelte, die nunmehr fränkisches Reichsgut wurde. (Das Gebiet des heutigen Gaues Oberbonau gehörte ja zum altbairischen Herzogtum, dessen Oftgrenze an der Enns lag.) Strnadt nimmt an, daß sich auf dem Martinsselde um die Kirche ein Dingplat besand. Dinge wurden häusig um Kirchen gehegt.

Die Schickfale der ältesten Kirche von Ling waren in den folgenden Jahrhunderten recht wechselvolle. Bis in die zweite hälfte des 13. Jahrhunderts war sie die Pfarrfirche des Ortes. 1285 erfolgte die übertragung der Stadtpfarre an die neue Stadtpfarrkirche, so daß die alte Martinskirche an Bedeutung verlor. Kaiser Friedrich III., der seine letten Tebensjahre im Schlosse zu Ling verbrachte, wo er seinen Lieblingsbeschäftigungen, der Alchemie und Aftrologie, nachging, ließ die Kirche im Jahre 1493, kurg vor seinem Code, umbauen. War fie bis dahin wohl romanisch, so erhielt sie jetzt gotische Gestalt. Unter ferdinand II. wurde sie 1590 erweitert. Von Kaiser Josef II. wurde die Kirche im Jahre 1782 verweltlicht (fäkularisiert). Sie diente zunächst als Cagerraum, später als Pferdestall. Sechzig Jahre später wurde die Kirche gründlich erneuert und am Martins= tage 1842 wieder eingeweiht. Der florianer Chorherr Professor J. Gaisberger berichtet in der Zeitschrift des Museums Francisco Carolinum, Sing, 1845, Ar. 1. 5. 2: "Als im Oktober des verflossenen Jahres (1842) die älteste Kirche des Ortes, genannt zum heiligen Martin, die lange genug zu profanen Zwecken gedient, ihrer ursprünglichen Bestimmung gurudgegeben und neu hergestellt wurde, fand man als Grund- und Tragstein des Altares zwei Sepulchral-Monumente." Es waren die römischen Grabsteine, die sich unter den Inv. Nummern B 1693 und 1695 im Candesmuseum zu Cinz befinden. Zwei Steine, das römische Aundbild einer frau mit norischen flügelfibeln auf den Schultern (B 1704) und ein Ornamentstein (B 1713), waren in der Außenwand der Martinskirche eingemauert. Alle vier Steine wurden bei der Wiederherstellung der Kirche im Jahre 1842 entfernt und dem seit neun Jahren bestehenden Museum Francisco Carolinum in Sing übergeben. Denn Baisberger bemerkt in seiner Beschreibung der Steine 1843, "daß sämtliche hier besprochenen Monumente jetzt Eigenthum des Museums seien". Nachdem Gaisberger die drei römischen Grabsteine beschrieben hat, kommt er auf den Ornamentstein B 1713 zu sprechen und entschuldigt sich gleichsam, daß er ihn im Zusammenhang mit den Römersteinen bespreche. Er erkannte also, daß dieser Zierstein kein romerzeitliches Kunftwerk sei, sondern aus bedeutend jungerer Zeit stamme. "Ift es einem Saien in der Baukunft gestattet", so fährt er fort, "eine Meinung zu äußern, so möchte ich es für einen Ornamentenstein eines im by gantinischen Geschmade ausgeführten Gebäudes aus dem 12. Jahrhundert erklären; eine Meinung, für die sich wenigstens anführen läßt, daß im Kreuzgang am Großmünster zu Zürich, dessen Aufführung in das Ende des 11. oder in den Anfang des 12. Jahrhunderts versetzt und von

tüchtigen Baukunstlern als byzantinisch bezeichnet wird, sich fast gang gleiche Ornamente gahlreich vorfinden. Aur sind die Kreise und die durch die Kreise laufenden Kreuzbalken dort zweifach, hier dreifach gerieft, während dort die Querbalken noch durch einen, hier fehlenden halbbogen verbunden sind ... Ift diese Unsicht keine unrichtige, möchte es auch nicht gewagt sein, anzunehmen, dieser Ornamentstein sey eine Reliquie von dem Bauftyle der uralten Martins= firche in früheren Jahrhunderten und eben deswegen nicht weniger interessant, wie wenn er altrömischen Ursprungs seyn würde." Mit letzterer Unsicht hatte Baisberger gewiß recht. Denn der Stein ist eine kirchliche Chorschranke. (Die Römersteine bingegen steben mit der Kirche in keinem Zusammenbange. Im Mittelalter hat man häufig römische Grab- und Weihesteine als Baufteine benütt.) Die Chorschranken waren hölzerne oder steinerne Bruftungen, die, vielleicht mit Säulen dazwischen, in den vorromanischen und romanischen Kirchen das Chor gegen das Kirchenschiff abschlossen. Sie waren meist mit Bildwerk verziert, das im Verein mit dem freigebliebenen Grund das Scheinbild einer Durchbruchs= arbeit bewirkte. Wenn Gaisberger die Platte aus der Linger Martinskirche für byzantinisch hielt, so darf man es ihm nicht verdenken. Es ist nicht ihm allein so ergangen. Die Zeit, das wahre Wesen dieser Kunst zu erkennen, war damals noch nicht reif. Dieses flechtwerk ist nicht byzantinisch, sondern germanisch. Daß diese steinerne Zierkunst, die vor allem in Oberitalien auftritt, nicht byzantinisch, sondern langobardisch ist, hat Rivoira 1901 nachgewiesen.

Bevor wir darauf näher eingehen, wollen wir die Chorschranke aus der Martins-Kirche beschreiben. Sie besteht aus einer 6 cm starken, rechteckigen Platte aus hillgrauem Marmor, die 54 cm breite und 58 cm hoch ist. Da am oberen Rande ein etwa 12 cm breiter Streisen weggebrochen ist, wird die ursprüngliche Höhe gegen 70 cm betragen haben. Die Obersläche ist mit zwölf dreistreisigen Kreisen (Rädern) gesüllt, durch die im Dreistreis rechteckige Formen in der Schrägrichtung knoten. Es handelt sich um zwei Bänder (daher Bandgeslecht), die in sünf Knickungen teils durch, teils über die Kreise gelegt sind. Die Enden von jedem Band liegen auf je einer Kängsseite und sind durch riemenzungensörmige Gebilde abgeschlossen. Der Durchmesser der Kreise beträgt 13 cm. Es muß natürlich eine ganze Reihe solcher Platten in der Martinskirche vorbanden gewesen sein. Wohin die anderen gekommen sind, ist schwer zu sagen. Dielleicht sind sie im Mauerwerk der Kirche noch verborgen.

Jur Klärung der Frage, wo diese marmorne Brüstungsplatte angesertigt worden sein könnte, ist die Untersuchung der Gesteinsart von ausschlaggebender Bedeutung. Der Geologe des Linzer Museums, Dr. Josef Schadler, gab darüber solgendes Gutachten ab: "Marmor, grobkörnig, weiß bis hellgrau; zwischen den bis 3 mm großen Kalkspatkörnern liegen ziemlich reichlich Blättchen eines hellgelbbraunen Glimmers eingebettet, so daß das Gestein in die Gruppe der mineralreichen Marmore, der "Cipolline" einzureihen ist, die in den Zentralalpen

Weststeiermarks und im anschließenden Kärnten als nächstliegendem fundort bekannt sind." Der hinweis auf Kärnten ist nun sehr aufschlufreich. Denn gerade aus Kärnten sind die meisten Denkmäler dieses Stils außer Italien bekannt, wie bei Debio. Ginhart und Schaffran zu erseben ift. Bier muffen in der Karolingerzeit langobardische Steinmetze tätig gewesen sein. K. Hareiter hat zwar in seinem Beitrag "Die karolingisch-vorromanische Bildnerei in Ofterreich" in K. Ginharts Buch "Die bildende Kunft in Ofterreich", 1937, S. 38, jum erstenmal den Versuch gemacht, die Glechtbandsteine Kärntens, die er ins 9. Jahrhundert datiert, den Baiern zuzuschreiben, "weil die Cangobarden in Italien im 7. und 8. Jahrhundert die Schöpfer dieser seltsamen Reliefs waren im 9. Jahrbundert aber als Staatsvolk längst verschwunden und nur spärliche Reste in den Alpenlandern verblieben seien." Dieser Unnahme kann jedoch aus zwei Gründen nicht zugestimmt werden. Die Baiern übten damals bestimmt noch ausschließlich den Holzbau und die Holzschnitkunst. Darum ist uns aus jener Zeit an Baudenkmälern so gut wie nichts erhalten, was auch J. Sighart, 1863, S. 41, hervorbebt. U. haupt äußert sich über das Schickfal der germanischen Holzbaukunst: "Leider ist uns von den Urwerken in Holz aus jener Zeit so aut wie alles, selbst jedes Bruchstüd, verlorengegangen, wie das in der vergänglichen Beschaffenheit des Stoffes liegt, dessen Dauer in baulicher Verbindung im Norden höchstens 800 Jahre zu erreichen scheint."

Auf wie hoher Stufe der germanische Holzbau im frühen Mittelalter stand, beweisen uns die Berichte über die Bauten gotischer Zimmerleute am Hose Attilas. Denantius Fortunatus, der Bischof von Poitiers, bereiste im späten 6. Jahrhundert das Aheinland und beschreibt voll Bewunderung die "Lauben", die im Diereck den Bau umgeben, und das Spiel, in dem sich der schnitzende Meister dabei ergangen.

Auch in Altbaiern werden die Wohnhäuser, die Hallen und, nach der Christianisserung, auch die Kirchen durchwegs aus Holz gewesen sein: "Was die kirchen lichen Bauten betrifft, so war die Mehrzahl ohne Zweisel von Holz. In den kälteren, waldreicheren Ländern des Nordens war das Holz das nächste und natürslichste Material. Die Kirchen und Zellen, die die irischen Mönche und die Gefährten des Bonisacius bauten, waren daher meist Holzbauten. Selbst die großartigste Stiftung der Zeit, das Lieblingskloster des Herzogs Chassilo III., Kremsmünster, war ansangs samt seiner Kirche nur aus Holz ausgesührt worden." (J. Sighart, 1863, S. 23.)

Wenn ferner Hareiter die steinernen Zierplatten im Bereiche des heutigen Ofterreich den Baiern zuschreiben will, weil die Cangobarden im 9. Jahrhundert als Staatsvolk "längst verschwunden waren", so ist auch diese Begründung keineswegs stickhältig. Das Ende der Cangobarden war grundverschieden von dem der Ostgoten. Während diese nach verhältnismäßig kurzer Herrschaft (62 Jahre) in

Italien in zahlreichen Kämpfen von den Keldherren des oströmischen Reiches aufgerieben wurden, verloren jene nach 206jährigem Reichsbestand nur ihre Berrschaft an das germanische Volk der Franken. Damit waren sie aber als Volk noch nicht erledigt. Als Karl nach dem Tode seines Bruders Karlmann 771 Alleinherrscher wurde, flohen Karlmanns Söhne zu Desiderius, dem König der Cangobarden. Da Papst Hadrian I. sich weigerte, Karlmanns Söhne zu krönen, bedrohte Desiderius Rom. Karl als Schirmherr von Rom tam dem Dapst zu Bilfe. Er belagerte die langobardische Hauptstadt Pavia und nahm sie im Jahre 774 ein. Desiderius wurde nach katholisch-frankischer Methode in ein Kloster gesteckt und Karl übernahm die Königswürde der Cangobarden. Ihre Herrschaft endete also nicht wie bei so vielen germanischen Stämmen mit einer Vernichtungsschlacht. Das Volkstum blieb erhalten. Die Selbständigkeit der Cangobarden war zwar dahin, ihr Reich wurde zu einer frankischen Provinz wie vier Jahre später das bairische Herzogtum. Deswegen ist aber ein Stamm noch nicht ausaelöscht. Erst allmählich, nach mehreren Geschlechterfolgen, werden die Sangobarden in Oberitalien verwelscht worden fein. In feinem neuesten Werk "Geschichte der Langobarden" (1938), schreibt E. Schaffran: "Der Hauptteil der langobardi= schen Bevölkerung unterlag unter Otto I. (also im Caufe des 10. Jahrhunderts) einem langsamen Auffaugungsprozeft durch das oberitalienische Völkeraemisch." Bischof Luitprand von Cremona, ein Namensvetter des langobardischen Königs gleichen Namens (713—744), der unter den beiden ersten Ottonen lebte, hatte noch ein ausgesprochen alldeutsches Gemeinbewußtsein. Er antwortete 968 dem Byzantiner Nikephoros Phokas auf eine von diesem verächtlich gemeinte Bemerfung mit einem stolzen Bekenntnis zum gesamtdeutschen Blutsbewußtsein, das mit den Worten beginnt: "Wir, die Cangobarden, Sachsen, Franken, Cothringer, Baiern, Schwaben und Burgunder ... " (Jung, S. 374.) Um so mehr wird im 9. Jahrhundert der langobardische Bolksstamm noch seine Eigenart behauptet haben: Als Cangobardia dem frankenreiche einverleibt war, wurden die Beziehungen zu diesem erst recht lebendig. Um der drohenden Verwelschung auszuweichen, werden sich viele Langobarden nordwärts gewandt haben. Gerade die Träger germanischer überlieferung mochten damals in das große Reich der Germanen, das nun einmal ein frankisches war, zurückgekehrt sein. In der Combardei selbst, im benachbarten friaul und Kärnten arbeiteten die langobardischen Baumeister, die magistri comacini, im 9. und 10. Jahrhundert in ihrem eigenen Stil weiter. Als Schwanengesang war der Cangobardenkunft noch eine lette Blüte beschieden. Selbst nach Süden strahlte diese Kunstblüte aus die vom Holze als Werkstoff herkam und sich nun zum ersten Male am Stein meisterlich übte. Rom war nie von den Cangobarden besetzt und dennoch ist die Stadt im 9. und 10. Jahrhundert von langobardischer Kunst geradezu überschwemmt worden. Es gibt dort eine fülle rein langobardischer Schmuchplatten. "Sie entstanden in einer

Zeit, in der das langobardische Reich nicht mehr gefährlich werden konnte, also nach dem Fall von Pavia (774) und es macht den Eindruck, als wäre dann in Rom während des 9. Jahrhunderts die langobardische Kunst "große Mode" geworsden." (Schaffran, 1938.) "Offenbar ist im Süden dies alles langobardische Einsuhr, schon in Etrurien aber, besonders in den altlangobardischen Herzogtümern Spoleto und Benevent, das Ergebnis ihrer Herrschaft." (Haupt, S. 171.) Eine der Einzer Schranke ähnliche Marmorplatte besindet sich in Santa Sabina am Avenstin in Rom. Sie hat nur statt zwölf fünfzehn Kreise.

Noch stärker waren aber die Ausstrahlungen nach dem germanischen Norden. Sighart, der S. 36 ff. die Bautätigkeit Kaiser Karls schildert, schreibt: "Wir wissen ja, daß Karl zu seinen Bauten kundige Urchitekten aus allen Candern (e cismarinis terris), das ist aus Frankreich und Italien, kommen ließ." Außer den von ihm erbauten Kaiserpfalzen aus Stein aber ließ er durch den Cangobarden fardulf zu St. Denis ein haus "nach der Sitte der Uhnen" (more veterum avorum) bauen, vielleicht eine Häuptlingshalle frühgermanischer Urt aus Holz. (Schué, 1935, S. 147.) Außer diesem Kardulf ist uns noch eine Reihe anderer langobardischer Baumeister bekamt, so ein Uselmus, Ruodbert und Wiligelmus (Rivoira, Jung). In Königslutter bei Helmstedt ist inschriftlich ein Meister Nikolaus erwähnt, der auch in Ferrara, Modena und Verona gearbeitet hat, also sicher ein langobardischer Baumeister. Königslutter wurde 1010 als Nonnenkloster gegründet. Der Cangobarde Nikolaus ist hier in die alte norddeutsche Heimat feines Volkes gurudgekommen, denn Barmke im Kreise Belmstedt lautet im 12. Jahrhundert Bardewick, das wie Bardowick im alten Bardengau die Erinnerung an die Nordsitze des Bolkes bewahrt. In den alten Stammsitzen gurudgebliebene Cangobarden im Bardengau um Bardewick bei Cüneburg haben sich den Sachsen angeschlossen (Much, Stammeskunde). Vielleicht war aber im II. Jahrhundert hier noch langobardisches Stammesbewuftsein lebendig.

Das langobardische Reich hatte für die deutsche Geschichte, insbesondere aber für die mittelalterliche Kunstgeschichte eine viel größere Bedeutung als das Ostsgotenreich. Durch die Niederlassung in Oberitalien waren die Langobarden unsmittelbare Nachbarn der Baiern geworden, denen die Besiedlung der Alpenländer als Aufgabe zugefallen war. Schon in der Frühzeit des bairischen Stammesberzogtums sind Einwirkungen vom langobardischen Italien her zu beobachten. Der langobardische Geschichtsschreiber Paulus Diakonus, Warnefrids Sohn, berichtet, daß die Baiern Lieder auf Alboin besaßen. Diese knüpsten sicher an Heldenlieder der Langobarden selbst an, mit deren Herrschern das bairische Herzogshaus der Agilulsinger sich des östern verschwägerte. Die Frühgeschichtssorsschaus der Agilulsinger sich des östern verschwägerte. Die Frühgeschichtssorsschaus der Agilulsinger sich des östern verschwägerte. Die Frühgeschichtssorsschaus der Agilulsinger sich des östern verschwägerte. Die Frühgeschichtssorschaus der Agilulsinger sich der bairischen Funde mit denen aus langosbardischen Gräberseldern sestgessellt. Auch im Alemannischen leuchtet der südliche Kulturstrom hervor. Diese Einwirkungen sind mit der Vernichtung des langos

bardischen Reiches (aber nicht Volkes) doch nicht mit einem Schlage ausgeschaltet worden. Neun Jahre nach dem Sturze der Königsherrschaft begab sich Paulus Diakonus an den Hof Karls, wo er eines der hervorragendsten Mitglieder des literarischen Kreises war. Erst 787 kehrte er nach Monte Cassino zurück, wo er dann die Historia Cangobardorum niederschrieb.

Während in der Karolingerzeit das Kunstgewerbe gegenüber der Merowingerzeit einen sichtlichen Niedergang erfuhr, ging die Baukunst einer hohen Blüte entgegen. Cehrmeister der deutschen Stämme waren, wie heute nicht mehr zweifelhaft ist, die wandernden langobardischen Bauleute. Aus ihrer nordischen Heimat hatten die Cangobarden die Bandornamentik der heidnischen Merowingerzeit mitgebracht, die eine Neugeburt aus dem Geiste des Nordens war. Der ursprüngliche Werkstoff war das Holz. Erst gegen Ende ihrer Herrschaft in Italien fingen sie an, die Elemente dieses nordischen Stils auf die Steinornamentik zu übertragen und waren nach dem Sturze ihrer Herrschaft noch mindest zwei Jahrhunderte lang die Schöpfer einer eigenartigen steinernen Zierkunft. "Obwohl die Cangobarden wie alle germanischen Stämme von haus aus den holzbau übten, haben sie in ihren norditalienischen Sitzen überraschend schnell den Steinbau angenommen und bald darin eine führende Rolle gespielt, deren letzte Auswirkungen erft in jüngster Zeit erkannt sind." (Behn, 1937, S. 14.) Die Cangobarden hatten von den Römern die Steinplastik kennen gelernt, die der Holzplastik infolge höherer Lebensdauer stofflich überlegen war. Als die germanischen Künstler begannen, Bildhauerarbeiten aus Stein zu formen, bewies sich die Jahrhunderte alte Gewöhnung an den anderen Stoff: Die ersten germanischen Meikelwerke sind technisch noch genau so behandelt wie die älteren, uns ausnahmslos verlorenen Werke aus Holz gewesen sein müssen. Statt vollplastischer Aundung ist Hläche gegen fläche gesetzt, und zwar nicht nur in Urbeiten der Völkerwanderungszeit, sondern genau so noch ein paar Jahrhunderte später in der Karolingerzeit.

Die Cangobarden hatten vor ihrem Untergang noch die Möglichkeit, ihre volkstümliche Kunst in Stein vielfältig zu verewigen, was den anderen Germanenstämmen nicht oder nur wenig gelang (Theoderichgrab in Ravenna). In dieser Kunst ist das dreistreifige Band von überragender Bedeutung. Strzygowski spricht (Altai-Iran und Völkerwanderung, 1917, S. 74) über die mehrstreifigen Bandverschlingungen in der Zeit der Völkerwanderung in Italien und stellt sest: "Zuerst tauchen dort in der gotischen und langobardischen Zeit Schmucksachen mit diesem Motiv auf, dann erst, zum Teil Jahrhunderte später, sind die dreisstreif zu en flechtbandornamente in breiter Schicht an den Baptisterien, Siborien, Schranken, Altären, Bischofsstühlen u. dgl. auch in Stein zu beobachten. Sie sind ... von den wandernden Völkern mitgebracht und allmählich in Stein übertragen worden. Die Holzsachen, die zwischen Metall und Stein vermittelnd zu denken sind, gingen meist verloren."

Das flechtband ift ein Bestandteil der gesamtnordischen Kunft; aber von den Langobarden ist es am schönsten ausgebildet worden und erhielt durch sie wie Schaffran trefflich hervorhebt, eine sehr beachtenswerte Stoffraft. Die germani= schen Stämme lassen in dem Völkerwanderungsstil, hauptsächlich an beweglichen Begenständen wie an Berät und Schmud deutlich erkennen, daß sie vom Holzbau herkommen. Sie kerben die Verzierungen wie mit dem Schnitzmesser ein und gestalten ihr Band-, flecht- und Riemenwerk zu einer Unendlichkeit von ornamentalen Motiven. Auch ihre Metallarbeiten sind zierenden Schnüren und aufgelegten Bändern nachgeahmt. Zu diesen Ziermotiven gehört die Dreiteilung jedes einzelnen Bandes durch tiefe falze in seiner Längsrichtung, das kreisrunde flechtwerk mit eingespanntem Vierecksrahmen, das Stückelberg als "Korbbodengeflecht" bezeichnet. Die langobardischen Bandverschlingungen, die Stüdelberg zusammengestellt hat und die er zu gliedern versucht, sind zum Teil von höchster künstlerischer Urt, indem sie das, was sie anstreben, nämlich eine reine fläch en= belebung, in vollendeter Weise erreichen. Während die figurlichen Darstellunaen der langobardischen Werkfunft, zum Beispiel die bekannte goldplattierte Erg= scheibe im Bargello zu florenz mit der Darstellung des Königs Agilulf mit Befolge, roh anmuten, ist die Glächenverzierung ihrer Meikelwerke höchst vollendet. Das zeigt die Wesensart der germanischen Kunst. Während die klassische Ornamentik ihre Werke im plastischen Sinne gestaltet, beharrt die germanische im reinen flächenstil. "Sie läßt keine form aus der Ebene hervorragen, vielmehr schneidet sie alles hinein. Das germanische Ornament sucht jeden Bewegungs= impuls durch neue Bewegungsimpulse zu übertönen, es verhindert absichtlich ein in sich Auslaufen der Linien, indem es deren Richtung fortwährend ändert und dadurch die Wucht des Ausdruckes ins Ungeheure steigert." (Popp. S. 30.)

Der gleiche Geist offenbart sich in der nordischen Dichtung. Gunnar Gunnarsson schreibt über die Kunst der Skalden (S. 70): "Es ist eine sonderbar versichnörkelte und verschlungene Dichtung, eine Kunst der strengsten Regel und doch des üppigsten Rankenwerkes. In beiden gemahnt sie an das Geslecht germanischer Ornamentik." Die durchknoteten Räder können wir im Rohstoff Holz auf dem sogenannten "vierten" Schlitten des Osebergschiffes sehen, das in die Zeit um 850 datiert wird (Jenny, Pinder). Es zeigt die Verwandtschaft der wikingischen Holzschnitzkunst mit den langobardischen Meißelwerken.

Aus dem nordischen Erbe heraus hatten die Tangobarden in Oberitalien eine volkhaft klar umrissene Kunst geschaffen, die sich nach dem Ende ihres Reiches noch weit stärker nach allen Himmelsrichtungen, ins ost- und westfränkische Reich, nach Rom und auf den Balkan zu verbreiten begann. Die Ansicht Hareiters, daß als Meister dieser Reliefs im Bereiche des heutigen Osterreich, die allgemein ins 9. Jahrhundert datiert werden, nur die Baiern bleiben, weil die Tangobarden im nahen Italien nur im 7. und 8. Jahrhundert die Versertiger dieser Kunstwerke

gewesen sein, ist somit gänzlich unhaltbar. Sie waren es auch im 9. Jahrhundert noch. Die langobardischen Bauleute waren in Bauhütten zusammengeschlossen, die ihre Mitglieder ins fränkische Reich entsandten. "Die vorgotische Zeit sah im Alemannischen Scharen von langobardischen Bauleuten." (Hanstmann.) Auch die romanischen Dome am Rhein sind von langobardischen Bauleuten erbaut. (Behn, S. 14.) Mit dem Zusammenbruch des Langobardenreiches war sein künstlerisches Dermächtnis keineswegs vernichtet. "Aus den Ruinen der altlangobardischen erstand in der Folge eine jüngere, mittelalterlich-lombardische Baukunst, die ihre Wirkungen weithin erstreckte, selbst ins alte Vaterland hinein, in dem sich nicht geringe Spuren lombardischer Werk- und Baumeister bis zum 12. Jahrhundert sinden lassen." (Haupt, S. 13.) In der frühmittelalterlichen Zeit war die Kulturgrenze gegen das langobardische und friaulische Oberitalien eine sließende. Noch in der Romanik begann der eigentliche Süden erst hinter dem Upennin, weil in der Lombardei immer noch die nordische Formengebung den Ausschlag gab." (Dehio, Geschichte der deutschen Kunst, I. 1919, S. 131.)

Trägt den von Norden kommenden Einschlag die Klostertradition, so wird der südliche, der sich hauptsächlich im dekorativen Schmuck der Bauwerke äußert, durch Handwerker, insbesondere Iombardischen Deutschland, in magdeburg und Quedlindurg verfolgen läßt, ist für Regensburg urkundlich bezeugt. In Niederösterreich verraten zahlreiche Kunstdenkmäler des 12. Jahrhunderts in ihrer Bauornamentik und dem Stil ihres sigürlichen Schmuckes die oberitalienische Heimat. In Schöngrabern ist es in erster Linie der Schmuck der Säulchen an der Apsis, die mit ihrem für die Lombardei so charakteristischen flechtwerk den oberstalienischen Einsluß ausweisen. (Donin, S. 27.)

Es wurde schon darauf hingewiesen, daß es in Kärnten ungewöhnlich viele langobardische Steindenkmäler gibt. Schaffran hat sie 1938 behandelt und der überzeugung Ausdruck verliehen, daß die meisten mit der langobardischen Kunst unmittelbar oder in der Form späterer direkter Anregung zusammenhängen. Aus St. Peter bei Moßburg ist eine Kalksteinplatte mit Flechtbandzierat bekannt. St. Peter war die Kirche der karlingischen Psalz von Moosburg. Hiezu bemerkt Schaffran (1938, S. 166): "Die Herkunst dieser Reliess von einer karolingischen Psalz besagt noch gar nicht, daß sie auch karlingische Kunst sein müssen. Gerade bei den engen Beziehungen Kaiser Arnulss zum lombardischen Königreich und dessen unmittelbare Nähe in der Gestalt des Herzogtums Friaul mit der Hauptstadt Cividale ist sür solche hösische Zwecke das Heranziehen langobardischer Künstler schon deshalb möglich, weil gerade damals (also Ende des 9. Jahrhunderts, d. D.) Cividale, seit langem schon ein Vorort langobardischer Kunst, eine späte letzte Blüte ersuhr." Das gleiche gilt wohl auch für die Martinskirche von Linz. Diese war zu Cassilos Zeit höchstwahrscheinlich noch aus Holz. Darauf

deutet vielleicht das "constructa" des Urkundentextes (Mon. Boica XXVIII, 2, 66). Ihr Neubau in Stein mag nach der Gründung der Ostmark (803) über Deranlassung des Kaisers erfolgt sein. Dermutlich hat eine langobardische Baubütte in Kärnten vom Kaiser den Auftrag erhalten für die Ausschmückung der Linzer Martinskirche, die nun fränkisches Reichsaut war, die Chorschranken zu liefern. Daß der hier besprochene flechtbandstein höchstwahrscheinlich aus Kärnten stammt, wurde bereits eingangs erwähnt. Gleich der Linzer Schranke sind auch die bekannten Reliefplatten Kärntens (St. Peter am Bichl, Millstatt, Molzbühel und St. Wolfgang) aus dem klassischen Werkstoff Marmor. Für die ältere Zeit spricht auch der Dreistreif der Linzer Schranke. Nach Stückelberg ist die Kalzung das Hauptkennzeichen langobardischer Ornamente: "Der Riemen wird jeweilen durch zwei kantige und tiefe fälze in drei Teile ge= schnitten... Das Profil der fälze ist dreiedig... Die falzung geht durch alle langobardischen Riemenornamente, und zwar während des frühmittelalters durchwegs in doppelter führung." (S. 8.) Diese Kennzeichen weist auch die Linger Chorschranke auf. Schaffran meint zwar, daß die Verringerung der Streifen von drei auf zwei nicht immer als ein Zeichen der vorgerückten Zeit gelten müsse, doch ist der Dreistreif unverkennbar das Ursprüngliche (Strzygowski). Es ist bezeichnend, daß im Großmünster von Zürich, dessen Anfänge in das Ende des 11. Jahrhunderts zu setzen sind, nur mehr das zweistreifige Bandornament auftritt, was auch Gaisberger aufgefallen ist. Auch in Schöngrabern (12. Jahr= hundert) fehlt m. W. der Dreistreif, was ein Abgehen von der alten Überlieferung erfennen läßt.

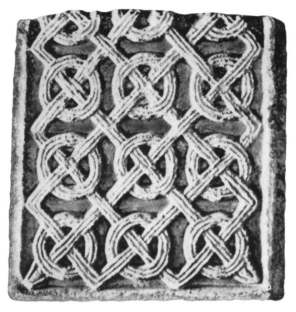
So sprechen nicht nur geschichtliche, sondern auch stilkritische Erwägungen dafür, daß wir in der Chorschranke von Linz eines jener langobardischen Denksmäler erblicken dürsen, die im frühen 9. Jahrhundert entstanden sind. Ihre Versöffentlichung erwies sich als dringend nötig, da sie fast unbekannt ist und auch bei K. Ginhart, Die Bildende Kunst in Osterreich, 1937, nicht berücksichtigt wurde, obwohl sie das einzige Denkmal dieser Urt in Oberdonau ist.

#### Schrifttum=Derzeichnis.

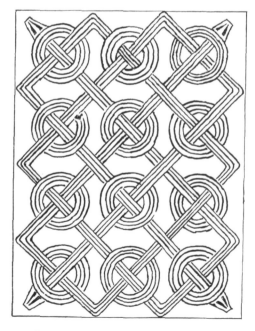
```
Behn fr., Germanische Stammeskulturen der Völkerwanderungszeit (1937).
Brüdner W., Die Sprache der Cangobarden (1895).
Dehio B., Geschichte der Deutschen Kunft, I. (1919).
Dehio G., Die Kunstdenkmäler in Kärnten, I. (1933).
Donin R. K., Schöngrabern (1913).
Eichwede f., Beiträge zur Baugeschichte der Kirche des kaiserlichen Stiftes zu Königs-
       lutter.
fint J. Geschichte der Stadt Ling (1866).
Baisberger J. Römische Sepulcral-Monumente. Zeitschr. d. Mus. f. C., Ling (1843),
      Nr. 1-3.
Binhart K., Die Kunftdenkmäler Kärntens I-VIII.
Ginhart K., Die Bildende Kunst in Österreich, Dorrom. u. rom. Zeit (1937).
Gräflinger f., Rechtshistor. Notizen, die St. Martinskirche in Ling betreffend, Linger
      Tages=Post=Unterhaltungsbeilage Ar. 7 (1913).
Gunnarsson Gunnar, Island.
hanftmann B., heffische Holzbauten.
haupt U., Die Baufunft der Germanen.
Jung E., Germanische Götter und Helden in driftlicher Zeit (1922).
Jurasek C., Beiträge zur Geschichte der St. Martinskirche in Sing (1891).
Much R., Deutsche Stammeskunde.
Nind M., Wodan und germanischer Schicksalsglaube (1935).
Pinder W., Die Kunft der deutschen Kaiserzeit (1937).
Popp B., Germanenkunft.
Pritz f. Geschichte des Candes ob der Enns, I. (1846).
Riehl B., Bayerns Donautal (1912).
Rivoira G. C., Le origini del l'archittetura lombarda I. (1901).
Schaffran E., Cangobardische und nachlangobardische Ornamentplatten in Kärnten.
      Carinthia I., Heft 2 (1938).
Schaffran E., Geschichte der Langobarden. Deutsches Uhnenerbe, Reihe C, 6. Band (1938).
Schiffmann K., Das Land ob der Enns (1923).
Schué K., Karl der Große und seine Franken, ZUGD 55. Bd. (1935).
Schultz W., Altgermanische Kultur (1935).
Seffer fr., Linz zur Karolingerzeit, Linzer Tages=Post=Unterhaltungsbeilage 27r. 44 (1910).
Sighart J., Geschichte der Bildenden Künste im Königreiche Bayern (1863).
Strnadt J., Hausruck und Attergau, A. f. ö. G. 99 (1908).
Strzygowski J., Ult-Iran und Völkerwanderungszeit (1917).
Stückelberg E. A., Cangobardische Plastik (1909).
Woermann K., Geschichte der Kunst, IH. (1926).
Zeitler J., Stilarten der Kunft (1922).
```

Zimmermann M. G., Oberitalienische Plaftif (1897).





Die Linzer Chorschranke.



Das flechtbandzierat (oben ergänzt).