JAHRBUCH
DES

OO. MUSEALVEREINES
GESELLSCHAFT
FUR
LANDESKUNDE

130. Band

1. Abhandlungen




INHALTSVERZEICHNIS

Kurt Genser: Windischgarsten zur Rémerzeit .........cccoccciiiiiiieiniiiinnnninn,
ErwinM. Ruprechtsberger: Alte und neue Funde aus Windischgarsten
ErwinM. Ruprechtsberger: EineBronzekanne aus Windischgarsten ....
H. Prefillinger und A. Gruber: Untersuchung einer romerzeitlichen
Bronzekanne aus Windischgarsten ............ccoociiii
Anton Z ehrer: Ein Rekonstruktionsversuch fiir St. Laurentius I und Maria am
AngerinLorch ...
Veronika Pirk er: Zwei Predellenfliigel der Donauschule in der Gemildegalerie
des Stiftes Schlagl .......couviiiiiiiiiiiiii
Karl Schwarz: Die Josephinische Toleranz und ihre Uberwindung im Lichte
einer oberdsterreichischen Denkschrift .........c.cvevveeiiiimmiiiieiiiiniinninnnn
Elfriede Prillinger: Die Brahms-Sammlung des Victor Miller-Aichholz im
Kammerhofmuseum Gmunden .............cooeeiiiiiiiiiiiii
Hermann Koh!l und Roland Schmidt: Ein quartirgeologisch interessantes
Bohrprofil im Wasserscheidenbereich zwischen den Fliissen Krems und Steyr
(Oberdsterreich) ......cocuuiiiiiiiiiiiiiiiciieeciic e
Gernot Rabeder: Die Grabungen des Oberésterreichischen Landesmuseums
in der Ramesch-Knochenhéhle (Totes Gebirge, Warscheneck-Gruppe) ......
Friedrich K ral: Nacheiszeitlicher Baumartenwandel und frilhe Weidewirtschaft
auf der Wurzeralm (Warscheneck, Oberdsterreich) .........cccoooceiiiiinninnnn.
Rupert Lenzenweger: Zieralgen aus dem Plankton und Sublitoral einiger
oberdsterreichischer Seen ..........occoeviiiiiriiiiiiiiiiii
Gerald M ay er : DasBlefhuhn (Fulicaatra)in Oberésterreich ........cooeeeeiee.
Gerald Mayer: Neue Ergebnisse zum Areal des Gimpels (Pyrrhula pyrrhula)
inOberdsterreich ........oviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiic i,
Gerhard Aubrecht: Der Waschbir, Procyon lotor (Linné, 1758), in Ober-
OSLErTEICh ..oeeiiiiiiiiiiiiiiiiii e
Besprechungenund ANzeigen .........cooeereuniiiieiiiiiiinieiiiiiin e

39
61

71

73

97

123

137

149

161

183

193
209

229



123

DIE JOSEPHINISCHE TOLERANZ UND IHRE UBER-
WINDUNG - IM LICHTE EINER OBEROSTERREICHISCHEN
DENKSCHRIFT AUS DEM JAHRE 1848*

Von Karl Schwarz

I

Mit seinem Vortrag auf der Pfarrerriistzeit der Evangelischen Kirche in
Osterreich hat Herr Professor Lenzenweger das Jubiliumsjahr des hiesigen
Protestantismus eingeleitet!. Die freundschaftlich-6kumenische Gesinnung
und die familiengeschichtliche Betroffenheit des Referenten lielen ein hdchst
anschauliches Bild von der Josephinischen Toleranz entstehen, die hier
nochmals — und zwar als kultusrechtliche Kategorie — thematisiert wird.
Den Ausgangspunkt fiir diese Betrachtung soll nun aber nicht das Tole-
ranzpatent vom 13. Oktober 17812 bilden, auch nicht die diversen Traditions-
strome reichsrechtlich-publizistischer3, naturrechtlicher4, kameralistischer3,

* Herrn Univ.-Prof. DDr. Josef Lenzenweger zur Vollendung des 70. Lebensjahres gewidmet.

1 Josef Lenzenweger, Zum Toleranzpatent Kaiser Josephs II., in: ThpQ 129 (1981)
328-336.

2 Vgl dazu jetzt die beiden von Peter F. Barton hrsg. Festschriften »Im Zeichen der
Toleranz« (= StT II/Bd. 8) und »Im Lichte der Toleranz« (= StT II/Bd. 9), beide Wien
1981. An weiterer Sekundirliteratur verweise ich neben den in den folgenden Anmerkungen
genannten Schriften insbesondere auf Gustav Reingrabner, Protestanten in Osterreich,
Wien-Ko6ln-Graz 1981, 176 ff.; ders., Das Toleranzpatent, in: SODA 24/25 (1981/82)
106-117; Erika Weinzierl, Der Toleranzbegriff in der Osterreichischen Kirchenpolitik, in:
XII¢ Congrés International des Sciences, Rapports I, Wien 1965, 135-150; Charles
H. O’Brien, Ideas of religious Toleration at the Time of Joseph II. A Study of the
Enlightenment among Catholics in Austria, in: Transactions of the American Philosophical
Society, N. S. vol. 59, part 7, Philadelphia 1969; Hans Wagner, Die Idee der Toleranz in
Osterreich (1972), wieder abgedr. in: ders., Salzburg und Osterreich. Aufsitze und
Vortrige (= Mitteilungen der Gesellschaft fiir Salzburger Landeskunde, Erginzungsbd. 8),
Salzburg 1982, 135-153; Karl Schwarz, Zum 200-Jahr-Jubilium des josefinischen Tole-
ranzpatents (13. Oktober 1781), in: JMLB 28 (1981) 75-86. — Zu Oberdsterreich vgl.
besonders die Beitrige von Karl Eichmeyer, Martin Brecht und Rudolf Zinnhobler, in:
Im Zeichen der Toleranz, 405 ff., 429 ff., 440 ff., sowie R.Zinnhobler, Zur Toleranzgesetz-
gebung Kaiser JosefsII., in: NAGDL1 (1981/1982) 5-25.

3 G.Reingrabner, Zur rechtlichen Lage der evangelischen Kirche in den Gsterreichischen
Erblanden nach 1781, in: OGL10 (1966) 525-539; Oskar Sakrausky, Toleranz gestern und
heute in Osterreich, in: Gewissen und Freiheit Nr. 16/1981, 58-66.



124 Karl Schwarz

kanonistischeré oder allgemein reformkatholischer’? Provenienz, in die sich
das Josephinische Duldungskonzept projizieren 1it, sondern eine Denk-
schrift aus dem Revolutionsjahr 1848. In den Mirztagen dieses tollen Jahres,
deren Geschehen die Erinnerung an den »Volkskaiser« mythenbildend tibet-
lagerte8, war bekanntlich auch die von Joseph herriihrende Toleranzordnung
zerbrochen. So liegt es nun nahe, Anfang und Ende einer Ara zu vergleichen
und insbesondere an Hand einer authentischen Quelle zu umreifien, wie die
Akatholiken nach knapp zwei Menschenaltern die Toleranz beurteilten.

Der sich massiv zu Wort meldende Anspruch auf konfessionelle Gleich-
berechtigung leitete auch die Feder des Wallerner Pastors Jakob Ernst Koch?®,
als er die nachstehende Expertise ausarbeitete. Die freundliche Aufnahme, die
den Anliegen der Akatholiken in der Sitzung des oberdsterreichischen
Landtages am 8. August 1848 gerade auch von seiten des katholischen Klerus
zuteil wurde, war getragen vom Geist christlich-briiderlicher Solidaritit!® und
erinnert an die eindringliche Metapher des Jubilars, mit der er seinen
Toleranzvortrag abschlof3: von den christlichen Konfessionen, die »miteinan-
der in einer kleinen NuBschale auf dem groBlen Ozean (sitzen)«.!!

4 Christoph Link, Toleranz im deutschen Staatsrecht der Neuzeit, in: Im Zeichen der
Toleranz, 17 ff.; ders., Naturrechtliche Grundlagen des Grundrechtsdenkens in der deut-
schen Staatslehre des 17. und 18. Jahrhunderts, in: Das Naturrechtsdenken heute und
morgen. Gedichtnisschrift fir René Marcic, Berlin 1983, 77-95; ders., Christentum und
moderner Staat. Zur Grundlegung eines freiheitlichen Staatskirchenrechts im Aufklirungs-
zeitalter, in: Christentum, Sikularisation und modernes Recht, Baden-Baden—Milano 1981,
853-872.

5 K.Schwarz, Vom Nutzen einer christlichen Toleranz fiir den Staat. Bemerkungen zum
Stellenwert der Religion bei den Spitkameralisten Justi und Sonnenfels, in: Im Zeichen der
Toleranz, 76-92. .

6 Peter Landau, Zu den geistigen Grundlagen des Toleranzpatents Kaiser Josephs II., in:
OAKR 32 (1981) 187-203; vgl. auch Andreas Kraus, Im Vorhof der Toleranz. Kirchen-
recht, Reichsrecht und Naturrecht im Einflubereich des Wiirzburger Kanonisten Johann

. Caspar Barthel, in: Hist. Jb. d. Gérres-Ges. 103 (1983) 56-75.

7 Heinrich Lutz, Das Toleranzpatent von 1781 im Kontext der europiischen Aufklirung, in:
ders., Politik, Kultur und Religion im WerdeprozeB der friihen Neuzeit. Aufsitze und
Vortrige, Klagenfurt 1982, 292-306; Elisabeth Kovécs, Zur Genese des Toleranzedikts
JosephsII. aus Gsterreichischer Sicht, in: Roland Crahay (Hg.), La Tolérance Civile. Actes
du Colloque de Mons, Bruxelles—Mons 1982, 33-52.

8 Vgl Friedrich Engel-Janosi, Kaiser JosefIl. in der Wiener Bewegung des Jahres 1848, in:
Mitteilungen des Vereines fiir Geschichte der Stadt Wien 11 (1931) 53-72.

9 Vgl. Leopold Temmel, Evangelisch in Oberésterreich. Werdegang und Bestand der
Evangelischen Kirche, Linz 1982, 81 f. — Hier auch der Hinweis, daf} es sich bei Koch um
»die stirkste Personlichkeit des oberdsterreichischen Protestantismus im 19. Jahrhundert«
handelt. — DaB3 er der Verfasser der Denkschrift war, erschlieBe ich aus Jakob Ernst

. Koch(IV.), 1848 in Oberosterreich, in: Amt und Gemeinde 2 (1948) 49-51, 50.

10 Vgl. Hans Sturmberger, Der Weg zum Verfassungsstaat. Die politische Entwicklung in
Oberésterreich von 1792 bis 1861, Wien 1962, 77 f.

11 Lenzenweger (Anm. 1), 336.



Die Josephinische Toleranz 125

Nibere Darstellung der Art und Weise, wie der Grundsaty der vollkommenen Gleichheit der
christlichen Konfessionen in Begiehang auf die evangelische Kirche Augsh. Conf. im Lande ob der
Enns g4 entwickeln und auf ibre verschiedenen Verhiltnisse anguwenden sey12.

§1.

Die evangelische Kirche A. C. genieBt fortan in den simtlichen Lindern der
konstitutionellen k.k. 6sterreichischen Monarchie vollkommen gleiche Rechte mit der
romisch katholischen Kirche, und zwar sowohl in religidser, als auch in biirgerl. und
polit. Beziehung.

Demzufolge ist das Josephinische Toleranzpatent vom 13. Okt. 1781 sammt allen seit
jenem Tage bis zum 15. Mirz 1848 erfloBenen, in das Gebieth der Toleranz
einschlagenden Gesetzen und Verordnungen aufzuheben.

§2
An die Stelle der bisher iiblich gewesenen blos negirenden und vagen Benennung
»Akatholiken« tritt der positive und bezeichnende Name Evangelische Christen
Augsb. Conf.

§ 3.
Der Grundsatz der vollkommenen Rechtsgleichheit der christl. Konfessionen ist bey
der neuen Organisation der evang. Kirche stets festzuhalten und sowohl bey der
Ordnung ihrer inneren Angelegenheiten, als auch in allen ihren Beziehungen zum
Staate und zur kathol. Kirche anzuwenden.

Nach diesem Grundsatze sind namentlich auch in zweifelhaften Fillen die bestehen-

den Gesetze zu interpretiren.

§ 4.
Die Organisation der evang. Kirche beziiglich ihrer inneren Angelegenheiten soll einer
Synode uberlassen bleiben, welche zur Hilfte aus geistl., zur Hilfte aus weltlichen
Mitgliedern besteht. Jene durch Stimmenmehrheit der Geistlichen, diese durch
Stimmenmehrheit der Weltlichen erwihlt.

§ 5.
Das Verhiltnis der evang. Kirche zum Staate, so wie zur kathol. Kirche, ist auf dem
Reichstage festzusetzen, wobey folgende Punkte ganz besonders zur Beriicksichtigung
empfohlen werden.

12 HHStA Wien, Reichstagsakten 1848/49, Fasz. 114, VII/33, n. 912 — vgl. Erika Weinzierl-

Fischer, Die Kirchenfrage auf dem Osterreichischen Reichstag 1848/49, in: MOSTA 8
(1955) 160-190, 177; Otto Hérhan, Die Petitionen an den Kremsierer Reichstag 1848/49,
masch. phil. Diss. Wien 1965, 226-233, XVIII; Adalbert Libal, Die Neuordnung der
Stellung der christlichen Bekenntnisse in Osterreich im Jahre 1848 im Spiegel der offent-
lichen Meinung Wiens, masch. phil. Diss. Wien 1949, 150-167, 154 ff., hatte die Denkschrift
nach Georg Loesche, Von der Duldung zur Gleichberechtigung, Wien—Leipzig 1911,
553 ff., ausgewertet.
- Eine redaktionsgeschichtlich etwas iltere Fassung sandte der oberésterreichische Super-
intendent Johann Steller an die Delegierten der Wiener Augustkonferenz: Schreiben
Thening, 30.7.1848, N. 182 — PfA Wien-Innere Stadt H. B., Superintendentialakten 1848,
Nr. 856/1848, Beilage. Ohne Beilage jetzt abgedr. bei K. Schwarz, Die Wiener August-
konferenz 1848, in: JGPrO 99 (1983) 58-108, 103f.



126 Karl Schwarz

§é.
In Ansehung der biirgerl. u. politischen Rechte der evang. Christen:

1. Alle bisher bestandenen biirgerl. und polit. Unfihigkeiten der Mitglieder der
evang. Kirche sind aufzuheben.

2. Sie konnen allenthalben, auch in den Provinzen, die sich selbst gegen das
Josephinische Toleranzpatent abzuschlieBen wufiten, Grund besitzen, Gewerbe trei-
ben, jedwedes Amt bekleiden vom niedrigsten bis zum hochsten, jedwede Lehrstelle
ibernehmen, so fern ein solches Amt oder eine solche Lehtstelle nicht in ein kirchl.
Fach einer andern Konfession einschligt. — Namentlich behebt sich die bisher
bestandene Unfihigkeit eines Protestanten zum Prisidium der obersten evang. Kir-
chenbeho6rde dergestalt, daf3 dasselbe hinfort immer nur einem Protestanten zu
verleihen ist, und daB iiberdieB auch bey dem Ministerium fiir Schul- und Kirchen-
fragen ein evang. Referent fiir die evang. Angelegenheiten ernannt werde, wie die-
selbe denn auch fernerhin sowohl auf Provinzial-Landtagen als auch am Reichstag
bestimmte, aus der Mitte der evang. Kirche gewihlte Vertreter finden sollen.

3. Evangelische kénnen auch am GenuBe aller jener milden Stiftungen, Pfriinden
und Stipendien theilnehmen, welche nicht ausdriicklich fiir Mitglieder einer andern
Konfession gewidmet sind.

4. In Beziehung auf die Armenversorgung sprechen die Mitglieder der evang.
Kirche gleiche Theilnahme, nicht nur an der Unterstiitzung aus dem Armeninstitute,
sondern auch an der Leitung des Instituts an.

§7.
In Ansehung der religiosen Rechte der evang. Christen:

1. Sie kénnen sich als eine kirchliche Gemeinde konstituiren, Kirchen, Schulen und
Gottesdienste errichten wo, und wie es ihre religiosen Bediirfnisse erfordern, ohne da§
sie an eine bestimmte Seelenzahl oder an den Nachweis eines bestimmten Vermogens
gebunden sind, und haben das Recht ihre Pfarrer und Schullehrer selbst zu wihlen.

2. Thnen ist nicht blos — wie bisher — ein Privat-Exercitium, sondern wie der kathol.
Kirche das Recht des offentlichen Religions-Exercitium verstattet.

3. Sie konnen Kirchen in jeder beliebigen Form mit Portalen, Eingidngen von der
StraBle, Thurmen und Glocken erbauen.

4. Ihre Pastoren filhren fortan den Namen Pfarrer und iiben alle Pfarrechte iiber die
Mitglieder ihrer Gemeinden aus.

a) Sie taufen, trauen, kommuniziren und beerdigen unbehindert die betreffenden
Mitglieder ihres Pfarrsprengels. — Sie haben, da es sich von selbst versteht, daB es von
den nicht verlangten Besuchen kathol. Geistlichen bey evang. Kranken allgemein
abzukommen hat, — auch in Civil- und Militir-Spitilern auf Kosten des Aerars oder
der betreffenden Stiftung die dortigen evang. Kranken nach Verlangen zu besuchen,
und die evang. Todten zu beerdigen oder einzusegnen. Und was diese Begribnisse
betrifft, so konnen diese nur auf Ermichtigung des betreffenden Pastors u. mit
Zusendung der nothigen Daten zur Eintragung des Sterbefalls in die evang.
Sterbematrik von dem kathol. Pfarrer beerdigt werden.

b) Sie fiihren ihre eigenen selbststindigen Matrikelbiicher.

c) Sie fertigen fortan ohne alle Abhingigkeit von kathol. Pfarrimtern fiir Mitglieder
ihrer Kirche Tauf-, Todten- und Trauscheine aus.



Die Josephinische Toleranz 127

d) Sie geben die pfartlichen Lebensbestitigungen fir Pensionisten, Armenpfriinder
u. dgl.

S.g Von der Einsendung der Duplikate iiber vollzogene Taufen, Beerdigungen u.
Trauungen an die kathol. Pfarrimter, von dem Aufgebothe ganz evangelischer, nicht
allzuentfernt wohnender Brautpersonen in den kathol. Kirchen, von der Ausstellung
der Tauf-, Todten- und Trauscheine von Seite der kathol. Geistlichkeit fiir Mitglieder
der evang. Kirche hat es daher sein Abkommen.

6. Alle Giebigkeiten evangelischer Christen an die kathol. Pfarrer, Schullehrer und
MefBiner, welche diese in ihrer Eigenschaft als Pfarrer, Schullehrer und MeBner bisher
bezogen haben, unter dem Namen von Stoligebithren (I) oder Sammlungen an
Getraite, Flachs, Brod, Eyern u. dergleichen sind aufgehoben, so wie auch keine
Concurrenz evang. InsaBen in kathol. Pfarreyen zum Bau oder zur Erhaltung und
Dotirung kathol. Kirchen, Pfarrhofe, Schulen u. Friedhofe mehr statt zu finden hat.

7. Bey Beerdigungen verfahren die Evangelischen nach dem Rechte des offentlichen
Gottesdienstes, sie begleiten ihre Todten mit Gesang u. Glockengeliute zum Grabe,
und halten daselbst Parentation u. Einsegnung.

8. Bey gemischten Ehen ist das Aufgeboth der Brautpersonen sowohl in der kathol.
als in der evang. Kirche vorzunehmen. Den Brautpersonen steht es frey, sich entweder
blos in der kathol. oder blos in der evangelischen Kirche, oder in beyden Kirchen
trauen zu lassen.

9. Betreffend das Aufgeboth ganz evangelischer Brautpaare, so ist lediglich aus dem
Grunde, damit die Absicht des Aufgebothes erreicht werden konne, ein Unterschied
zu machen zwischen niheren und entfernteren Mitgliedern der evang. Kirche.
Mitglieder, die nicht Gber vier Stunden von ihren Kirchen entfernt sind, werden in der
evang. Kirche allein aufgebothen. Mitglieder die iiber 4 Stunden entfernt wohnen,
diirften auch in der dortigen kathol. Kirche aufgebothen werden, und haben dann
auch die Zahlung dafiir an die kath. Pfarrer zu entrichten, so wie dieser einen
Verkiindschein auszustellen hat. — Es versteht sich von selbst, daf3 in dem eintretenden
Falle Gegenseitigkeit von Seite der kathol. Kirche erwartet wird.

10. Reverse bey gemischten Ehen wegen Kindererziehung sind verbothen. Bey
schon bestehenden Reversen steht es in der Macht der Kontrahenten sie aufrecht zu
erhalten oder sie aufzuheben. Die S6hne aus gemischten Ehen folgen der Konfession
des Vaters, die Tochter der Konfession der Muttet.

11. Bey Uibertritten von einer Konfession zur andern bedarf es weiter nichts als
einer personlichen Anmeldung des Uibertretenden in Gegenwart zweyer Zeugen,
welche der KonfeBion des Uibertretenden angehdren miiflen, bey seinem betreffenden
bisherigen Seelsorger. Wird diese Anmeldung nach drey Wochen wiederholt, so ist der
bisherige Seelsorger gehalten, dem sich Meldenden ein schriftlich. Zeugnif} iiber die
geschehene Anmeldung auszustellen, das von der betreffenden polit. Behérde sogleich
vidimirt und dann dem neuen Seelsorger eingehindigt wird.

12. Vor dem 18. Lebensjahre findet kein Uibertritt statt. — Nur in dem Fall, wenn
ein Vater oder eine Mutter, oder beyde zugleich ihre KonfeBion wechseln, folgen die
Knaben dem konvertitenden Vater und die Madchen der konvertirenden Mutter, falls
diese Kinder das 6. Jahr noch nicht iiberschritten haben.

13. Bey Ulbertritten auf dem Todtenbette geniigt eine einfache Erklirung des
Uibertrittes in Gegenwart von drey, der KonfeBion des Uibertretenden angehorigen,
nach Vorschrift der Testamentszeugen qualifizirten Zeugen.



128 Karl Schwarz

§ 8.
Die evangelische Kirche Ober6sterreichs wiederholt ihre schon seit mehreren Jahren
St.K.K. Majestit vorgelegte aber noch nie erledigte Bitte um Restitution simmtlicher
alter frommer Stiftungen, welche zu ihren Gunsten von verschiedenen Mitgliedern
gemacht, von dem Kaiser Ferdinand II. aber eingezogen und der kathol. Kirche
iberwiesen worden sind.

§9.
Die evangelische Kirche hat mit der katholischen gleiche Anspriiche auf die Dotirung
und Unterstlitzung aus Staatsmitteln fiir Kirchen und Schulen.

Was die evang. Schullehrer betrifft, so sind sie den katholischen gleichzuhalten und

alles, was diese fiir sich petitioniren, ist auch auf jene auszudehnen.

§ 10.
Die evangelische Kirche hat das Recht mit den GlaubensgenoBen in Deutschland in
unmittelbaren Verkehr zu treten, an MiBions- und Bibelvereinen sich zu betheiligen
und vom Auslande fiir rein kirchliche Zwecke Unterstiitzungen anzunehmen, oder
solche dahin zu geben.

§ 11.
Die evangelische Kirche wiinscht:

a) Eine eigene Anstalt zur Bildung evang. Schullehrer vom Staate gegriindet und
unterhalten.

b) Sie wiinscht, daB ihr das Recht zugestanden werde, eigene von dem Konsisto-
rium oder der Synode berathene Schulbiicher einzufiihren.

c) Sie wiinscht, daB an den Lyzeen der Provinz von Staatswegen dafiir gesorgt
werde, daB die kiinftig der ev. Theologie sich widmenden Studirenden daselbst
Gelegenheit zur Erlernung der orientalischen Sprachen namentlich der Hebriischen
finden.

d) Sie wiinscht, daBl auch den Theologen des iibrigen Deutschlands um Lehrkanzeln
an der protest.-theologischen Fakultit zu Wien zu konkurriren forthin nicht mehr
verwehrt sey. Wie denn auch den inlindischen Kandidaten der Theologie der Besuch
jeder beliebigen deutschen Universitit eroffnet seyn wird.

e) Sie muB ferner wiinschen, dafl ihre Superintendenten und Senioren, weil sie ja
nicht wie die katholischen Herrn Dechante und kirchliche Obern auf andere Weise
z. B. durch eine vorziglich dotirte Pfarrstelle gehorig bemittelt sind, fiir ihre
Funktionen, besonders fiir ihre vom Staate ihnen anbefohlenen Visitationsreisen eine
zureichende Unterstiitzung aus Staatsmitteln, wie sie bisher schon Einzelnen bewilligt
worden ist, angewiesen werde und daf} sie dadurch in eine unabhingigere Stellung
gebracht werden, in welcher sie sich nicht mehr genothigt sehen, den Gemeinden ihrer
Di6zese durch ihre pflichtmiBigen Bereisungen so manche dieselben oft driickende
Kosten zu verursachen.

f) Sie wiinscht endlich, daB schon jetzt, bevor noch auf dem Reichstag die vollige
Losung des §27 der Konstitution geschehen ist, sowohl zur Beruhigung ihrer nach
dem GenuB der lang entbehrten Freyheit sehnlichst verlangenden Mitglieder, als auch
zur Verhiitung mancher MiBverstindniBe und gegenseitiger Uibergriffe zwischen der
kathol. und evangel. Kirche zweckdienliche Vorkehrungen getroffen werden méchten.



Die Josephinische Toleranz 129

II.

Als terminus usque ad quem der Toleranzira benennt der Verfasser den 15.
Mirz 1848, den Hohepunkt der Mirzrevolution, da sich Ferdinand I. zur
Konzession einer »Konstitution des Vaterlandes«!3 bereitfinden mufite; d. h.
die Toleranz als kultusrechtliche Kategorie wurde als der nunmehr angebro-
chenen konstitutionellen Ara nicht angemessen erachtet, vielmehr die Paritit,
die vollkommene »Rechtsgleichheit« der christlichen Konfessionen4 postu-
liert, die sowohl im Blick auf die inneren Angelegenheiten der Kirche als auch
die duBeren (staatskirchenrechtlichen und interkonfessionellen) Angelegen-
heiten, die Bezichungen zum Staat und zur rémisch-katholischen Kirche, in
Anwendung zu bringen wire. Geht die Denkschrift zwar davon aus, da3 der
Reichstag mit der Aufgabe der Verhiltnisbestimmung von Kirche und Staat
bzw. zwischen den Kirchen befaBt wird (§ 5), so richtet sie sich doch
ausdriicklich an den oberésterreichischen Provinzial- Landtag, dem Kochund
Senior Johann Theodor Wehrenfennig als Vertreter der cvangchschen Geist-
lichkeit!5 angehorten.

1. In der Praxis des kirchlichen Lebens kam den mit dem Privatexerzitium
verkniipften Beschrinkungen die groBte Bedeutung zu. Nur so erklirt sich
die ausfiihrliche Argumentation zu §7 beziiglich der Bildung von Gemeinden
(Ziff. 1), der Ausstattung der Gottesdienststitten (Ziff. 3), vor allem beziglich
der mangelnden Parochialrechte evangelischer Geistlicher (Ziff. 4-6) und der
sonstigen Prirogativen der dominanten Religion. Gerade am Beispiel der
Eifibindung der akatholischen Gemeinden in das bestehende Parochialnetz
wird ja zweietlei deutlich: einmal in welchem AusmafB offentliche Verwal-
tungsfunktionen (bis hin zur Ausstellung von amtlichen Lebensbestitigungen
fur Pensionisten und Armenpfriindner) von den Pfarrimtern wahrgenommen
wurden (§ 7 Ziff. 4, lit. d), zum anderen aber, daB durch die Toleranz
gegeniber den Akatholiken die Stellung der romisch-katholischen Staatskit-
che keine Schmilerung erfahren hatte. Denn selbst bei den Amtshandlungen
an akatholischen Glaubensverwandten durch akatholische Geistliche bedurfte
es der amtlichen Bestitigung durch den katholischen Pfarrer als dem parochus
ordinarius, der auch fir das Aufgebot der Brautleute ausschlieBSlich zustindig

13 Vgl Wolfgang Hausler, Von der Massenarmut zur Arbeiterbewegung. Demokratie und
soziale Frage in der Wiener Revolution von 1848, Wien—Miinchen 1979, 143f.

14 Die Judenemanzipation war in Oberosterreich kein Thema. Vgl. aber die Denkschrift der
Akatholiken Schlesiens vom 11.4.1848 mit der Forderung der Gleichstellung aller Kulte in
der Habsburgermonarchie: AVA Wien, Alter Kultus, Nr. 1193/1848-25 Akatholiken
Gleichstellung. Vgl. dazu auch W. Hiusler, Konfessionelle Probleme in der Wiener
Revolution von 1848, in: Studia Judaica Austriacal (1974) 64-77.

15 Karl Hugelmann, Die osterreichischen Landtage im Jahre 1848, in: AOG 111 (1930)
1-495, 68 f.



130 Karl Schwarz

war. Auf dieser Konstruktion beruhte dann bekanntlich auch die Stolgebiihs-
regelung, die nicht dem urspriinglichen Konzept des Kaisers entsprach¢, und
die Beteiligung der Akatholiken an der Dotierung der Pfarreien. Dazu liefert
die Denkschrift interessante Anhaltspunkte (§7 Ziff. 6). Konfliktstoff bargen
neben den Begribnismodalititen bei katholischen Friedhofen'? (§7 Ziff. 7)
vornehmlich die vielfachen Prirogativen zugunsten der dominanten Religion
im Bereich des Mischehenrechtes!® (§7 Ziff. 8) und der religiésen Kindererzie-
hung (§7 Ziff. 10), Hier hatte sich gegen den Wortlaut des Toleranzpatents
seit den vierziger Jahren eine Verhirtung des katholischen Standpunktes
durchgesetzt!®, der die Einsegnung gemischter Ehen von der Reversver-
pflichtung zur katholischen Kindererziehung abhingig machte (§7 Ziff. 10).
Die von Koch vorgeschlagene Losung dieser interkonfessionellen Konflikt-
frage entsprach der des PreuBischen Allgemeinen Landrechts?,

Eine Vorzugsstellung genoB die romisch-katholische Konfession auch im
Falle von Ubertritten. Hierzu regte die Denkschrift einen modus procedendi
an, der die Konversion erleichterte und beide Konfessionen gleichstellte (§7
Ziff. 11-13). ‘

2. Es ist im Zusammenhang mit dem Toleranzpatent festgestellt worden,
daB der Kaiser damit jedenfalls eine beschrinkte staatsbiirgerliche Paritit
proklamierte?!, auch wenn die Akatholiken bei zahlreichen birgerlichen
Rechtsgeschiften an den Dispensweg verwiesen waten. Darauf nimmt §6 der
Denkschrift Bezug, der sich iiberdies fiir die gleiche Teilhabe evangelischer
Christen an der Armenfiirsorge (§ 6 Ziff. 4) und an Stiftungen, die keinen
exklusiv katholischen Zweck vetfolgen, ausspricht (§6 Ziff. 3). Evangelisches
Stiftungsvermdgen, das im Zuge der Gegenreformation eingezogen worden
war, soll restituiert werden (§ 8). '

Merkwiirdigerweise findet sich hier auch die Notiz, daB bisher nur
Katholiken zum Prisidium der »obersten evangelischen Kirchenbehtrde«
herangezogen worden waren (§6 Ziff. 2), worauf weiter unten noch einzuge-
hen sein wird, ebenso auch auf die Forderung, dal im Kultusministetium ein
evangelischer Referent mit den evangelischen Kultusangelegenheiten betraut
werden soll.

16 Gustav Frank, Das Toleranz-Patent Kaiser JosephII., Wien 1881, 30.

17 Vgl K. Schwarz, Ein Bericht iiber den Zustand der evangelischen Gemeinden in
Oberkirnten vom Sommer 1783, in: Glaube und Heimat 39 (1985) 75-78.

18 Vgl. dazu Bruno Primetshofer, Rechtsgeschichte der gemischten Ehen in Osterreich und
Ungarn (1781-1841) (=Kirche und Recht Bd. 6), Wien 1967, 36 ff.

19 Primetshofer, 97ff.

20 Vgl. Hans-Wolfgang Stritz, Das staatskirchenrechtliche System des preuBischen Allge-
meinen Landrechts, in: Civitas 11 (1972) 156183, 167.

21 So Hermann Conrad, Religionsbann, Toleranz und Paritit am Ende des Alten Reiches
(1961), wieder abgedr. in: H.Lutz (Hg.), Zur Geschichte der Toleranz und Religionsfreiheit
(=Wege der Forschung Bd. 246), Darmstadt 1977, 155-191, 179.



Die Josephinische Toleranz 131

3. Die staatskirchenrechtliche Aussage der Denkschrift zielt auf die voll-
kommene Gleichstellung mit der rémisch-katholischen Kirche (§§ 1, 3, 9).
Deshalb sollen alle Toleranzvorschriften aufgehoben werden und insbesonde-
re den Akatholiken erlaubt sein, sich evangelische Christen Augsburgischer
Confession?? zu nennen (§ 2). Aus dem Parititsgrundsatz zieht Koch die
entsprechenden Konsequenzen fiir die Reorganisation der evangelischen
Kirche. Er soll nota bene die Interpretation der bestehenden Gesetze in
zweifelhaften Fillen leiten (§ 3).

Im Unterschied zu anderen Denkschriften dieses Jahres?? witd hier aller-
dings das Schlagwort von der Autonomie der Kirche nicht aufgegriffen, am
bestehenden Konsistorialwesen als Ausdruck des landeshertlichen Kirchentre-
giments nicht geriittelt. So bleibt Koch auch die Auskunft schuldig, wie das
geforderte Synodalprinzip (§4) mit dem fortbestehenden Konsistorialprinzip
(§§ 6 Ziff. 2, 11 lit. b) zum Ausgleich gebracht werden konnte. An diesem
Punkt duBert sich die Denkschrift sehr zurlickhaltend, vermeidet auch
begriffliche Festlegungen, wenn sie die »bisher bestandene Unfihigkeit eines
Protestanten zum Prisidium der obersten evangelischen Kirchenbehorde«
(§ 6 Ziff. 2) beklagt?*, Immerhin kann vermutet werden, dal angesichts der
Forderung nach einem fiir evangelische Kirchenangelegenheiten zustindigen
evangelischen Referenten im Kultusministerium?5 ein Teil der bisherigen
Kirchenaufsichtsfunktionen des Konsistoriums in das genannte Ministerium
uberwechselt, daB also die oberste Kirchenbehorde, der nunmehr ein evange-
lischer Prisident vorstehen soll, eine andere Qualitit annehmen wird. Freilich
bleibt die Argumentationsweise vage und verschwommen, auch wenn an
einem Punkt ersichtlich wird, daB die Kitchenreform, die Koch vorschwebt,
auf altstindischer Grundlage basiert: an der postulierten Reprisentation der
Kirche auf Landtagen und Reichstag (§6 Ziff. 2).

Die iiberkommene Zuordnung von Kirche und Staat, die am Beispiel det
Visitationspflicht des Superintendenten? besonders plastisch vor Augen tritt

22 Die Reformierten spielten in Oberosterreich keine Rolle. Zur Unionsproblematik zwischen
A.B. und H.B. interessante Hinweise ablehnender Art in dem Anm.12 genannten Schreiben
des oberésterreichischen Superintendenten.

23 Vgl K. Schwarz, Die Protestantenemanzipation im Spiegel eines Majestitsgesuchs der
beiden Wiener Gemeinden (A.C. und H.C.) vom 5. April 1848, in: WGBI 39 (1984) 1-12;
ders., Die evangelische Gemeinde A.B. zu Triest und ihr Pfarrer Gustav Steinacker in der
Reformepoche 1848/49, in: SODA 26/27 (1983/84) 100-113.

24 Vgl Inge Gampl, Vorgeschichte und Griindung des evangelischen Konsistoriums in
Teschen. Eine frithe Form gesetzlicher Anerkennung?, in: Speculum Iuris et Ecclesiarum.
Festschr. Willibald M. Plochl, Wien 1967, 89106, 92.

25 Uber die Ministerialkompetenzen vgl. Heinrich Drimmel, Die Vereinigung der Agenden
des Kultus und des Unterrichtes im »k.k. Ministerium fiir Cultus und Unterricht«, in: Im
Dienste des Rechtes in Kirche und Staat. Festschr. Franz Arnold (=Kirche und Recht
Bd. 4), Wien 1963, 100-110.

26 Vgl dazu G. Reingrabner, Der Dienst der Visitation in der Evangelischen Kirche in
Osterreich, in: Amt und Gemeinde 15 (1964) 58 ff.



132 Karl Schwarz

(§ 11, lit. €), veranla3t den Wallerner Pastor, staatliche Funktionszulagen fiir
die Superintendenten in Aussicht zu nehmen, wie er insgesamt auch in diesem
Bereich der Staatsdotationen (§9) den gleichen Anspruch der evangelischen
Kirche unterstreicht.

4. Von den abschlieBenden Wiinschen, die hauptsichlich Unterrichts- und
Ausbildungsfragen betreffen (§11, lit. a—d), verdient die Anregung besondere
Beachtung, bereits vor der Behandlung der Kirchenfrage auf dem Reichstag
zur Beruhigung der Akatholiken und zur Verhitung von interkonfessionellen
Konflikten eine provisorische Ministerialverordnung zu erwirken, ein Anlie-
gen, dessen sich besonders die Augustkonferenz 1848 und der Reichstagsab-
geordnete Carl Samuel Schneider annahmen?’. Es wurde aber erst im Jinner
1849 realisiert, wobei die Frage des Mischehenrechts und der religiésen
Kindererzichung ausgespart blieben, weil sie im konkordatiren Weg einer
Losung zugefithrt werden sollten?28,

1II.

Diese Denkschrift des Wallerner Pastors Jakob Ernst Koch wurde, wie schon
oben angedeutet, vom Linzer Landtagskollegium, bei dem Domdechant
Hasibeder als Altersprisident den Vorsitz fithrte?, einstimmig gutgeheifien
und an den Reichstag zur weiteren Behandlung iiberwiesen. Hier muf} indes
dem nicht weiter nachgegangen werden, wie sich spiterhin die Akatholiken- '
emanzipation — auf diese Formel kann man die Anliegen der oberosterreichi-
schen Pastoren zweifellos bringen — gestaltete und welche Hindernisse sich in
den Weg stellten, so daB ein oberdsterreichisches Urgenzschreiben vom 15.
Dezember 1848 sogar der Befiirchtung Ausdruck verlieh, es wiirde sich
womoglich die Prophezeiung bewahrheiten, dal man die evangelischen
Glaubensgenossen aus dem Lande jagen werde, weil sie die Schuld an der
Revolution triigen30,

Hier soll vielmehr der Blick nochmals zuriickgeworfen werden auf den
Rechtszustand der akatholischen Toleranzgemeinden im Vormirz und danach
gefragt werden, ob der vorgelegte Katalog der Gravamina etwas zur Defini-
tion der Josephinischen Toleranz austrigt.

27 Vgl. dazu K. Schwarz, Ein Neujahrsbrief aus Kremsier iiber die Lage der Evangelischen
Kirche zum Jahresweches! 1848/49, in: OAKR 33 (1982) 49-68. .

28 Max Hussarek, Die Verhandlung des Konkordats vom 18. August 1855, in: AOG 109
(1922) 447-811, 467f.

29 Loesche (Anm.12), 554; Koch (Anm.9), 50.

30 Schreiben Thening, 15.12.1848, Z1.279 — OO LA Linz, Bestand der Superintendentur A.B.,
Schachtel 15 (unfoliiert); vgl. auch Loesche (Anm. 12), 557 ff.



Die Josephinische Toleranz 133

1. Von dieser ist bekanntlich behauptet worden, sie sei lediglich einem
widerrufbaren Gnadenakt des Kaisers3! entsprungen, sie sei ein privilegium
pure gratiosum gewesen, zu dem der Kaiser weder vertraglich noech gesetzlich
verpflichtet gewesen wire. Dieser Ausdeutung des Josephinischen Toleranz-
konzepts, wie sie etwa von der Hofkanzlei vorgenommen wurde3?, ist
allerdings von Joseph II. widetsprochen worden33. Nach dem Tod des
Kaisers, als die bohmischen Stinde den Widerruf des Toleranzpatents for-
derten, lieB dessen Nachfolger Leopold in dem Hofdekret vom
25. November 1791 jene Theorie wieder aufleben, indem er ausdriicklich
ablehnte, das »Toleranzgesetz als ein immerwihrendes constitutionsmiBiges
Gesetz«3* zu verstehen. In diesem Sinne wurde bis etwa 1830 argumentiert35,
Dem gegeniiber hat erst jiingst ein Rechtshistoriker das kanonistische Umfeld
der Josephinischen Toleranzidee untersucht und dabei die den Akatholiken
gegeniber verstattete Toleranz auf den zeitgendssischen Begriff einer toleran-
tia necessaria®® — im Unterschied zu der den Juden gegeniiber geiibten
tolerantia gratiosa — gebracht. Damit hitten die vom Toleranzpatent erfaBten
Akatholiken ein jus perpetuum erworben, das der Kaiser ungeachtet seiner
grundsitzlichen Schutzpflicht gegeniiber der wahren und alleinselig-
machenden Kirche (advocatia ecclesiae) nicht mehr brechen durfte, da er dann
»durch Naturrecht und ius divinum gehalten ist, seine Toleranzregelung zu
bewahren«’.

Aus der Perspektive von 1848 1iBt sich diese Divergenz in der Einschit-
zung der Toleranz natiirlich nicht mehr erkennen; die Akatholiken nehmen
unbefangen fiir sich den Ausdruck »evangelische Kirche« in Anspruch,
obwohl eine solche ekklesiologische Selbstpridikation vom Wortlaut des
Toleranzpatents nicht unbedingt gedeckt war3 und eine positivistische
Staatskirchenrechtslehre hierfiir bis 1861 auch keinerlei Anhaltspunkte ent-

31 So Reingrabner, Protestanten (Anm. 2), 183; Peter F. Barton, Der lange Weg zur
Toleranz, in: Im Lichte der Toleranz, 11-32, 15; Kovacs (Anm.7), 48f.; Alfred Raddatz,
Verborgen — geduldet — gleichberechtigt: Evangelisch in Osterreich, in: Norbert Leser
(Hg.), Religion und Kultur an Zecitenwenden. Auf Gottes Spuren in Osterreich, Wien—Miin-
chen 1984, 3240, 37; vgl. auch Bernhard H. Zimmermann, Evangelisch in Qsterreich,
Graz 21951, 25, und Grete Mecenseffy, Geschichte des Protestantismus in Osterreich,
Graz—Kéln 1956, 208 ff.

32 Frank (Anm. 16), 26f.

33 Frank, 28.

34 Karl Kuzminy, Urkundenbuch zum osterreichisch-evangelischen Kirchenrecht, Wien
1856, 105.

35 Weinzierl, Toleranzbegriff (Anm. 2), 144.

36 Landau (Anm.6), 200.

37 So Landau, ebd., mit Hinweis auf Johann Caspar Barthel (1765).

38 Inge Gampl hat mit Nachdruck darauf hingewiesen, dafl die Josephinische Toleranz
lediglich die Duldung akatholischer Religionsiibung betraf, keineswegs die Etablierung
einer akatholischen Konkurrenzkirche intendierte: Vorgeschichte (Anm. 24), 103; dies.,
Staat und evangelische Kirche in Osterreich von der Reformation bis zur Gegenwart, in:
ZSRG KA 52 (1966) 299-331, 299.



134 Karl Schwarz

deckt3?. Trotzdem hat sich dafiir der Begriff »Toleranzkirche «*® eingebiirgert,
wie ja auch im Zusammenhang mit dem Toleranzpatent von einer »neube-
grindete(n) evangelische(n) Kirche«#! gesprochen wurde. Diese phinomeno-
logische Beurteilung liegt zweifellos auch dem Kochschen Operat zugrunde.

2. Interessant ist weiters die territoriale Abzweckung auf das Land ob der
Enns in der Uberschrift und in §8. Die oberésterreichischen Toleranzgemein-
den, die 1783 in einer Superintendentur zusammengefallt worden waren42,
verstanden sich zu Recht als Einheit, der man immerhin eine Vertretung im
Provinzial-Landtag erméglichte. Von daher wird verstindlich, daB man sich
um Zustandekommen und Selbstverstindnis der Wiener Augustkonferenz
1848 so gut wie kaum kiimmerte3, vielmehr den Eindruck nihrte, bei den
oberosterreichischen Gemeinden hitten spezifische theologische Bediitfnisse
einem gesamtkirchlichen Vorgehen widerraten*. Hierbei witd freilich auch
zu beriicksichtigen sein, da3 es im Frithjahr 1848 nicht an Stimmen mangelte,
die auf den foderalistischen Charakter des dsterreichischen Staates hinwiesens
und den Bundesteilen das Recht zusprachen, iiber die Ansiedlung von
Akatholiken nach regionalen Gesichtspunkten zu befinden. Unter diesem
Pritext hatten Katholikenvereine in Tirol Unterschriften gesammelt und eine
entsprechende — akatholikenunfreundliche Eingabe des Tiroler Landtages an:
den Reichstag erwirkt4. Wenn Jakob Ernst Koch in seiner Dankesrede im
Linzer Landtag darauf Bezug nahm#7, diirfte auch hinldnglich motiviert sein,
warum sich die oberdsterreichischen Toleranzgemeinden zunichst des Schut-
zes und der férdernden Zustimmung der oberdsterreichischen Landstinde
versicherten. :

3. Unter Josephinischer Toleranz ist mehr als das bloe Dulden nichtkatho-
lischer Biirger in einem katholischen Staatswesen zu verstehen. Mit dem
gewihrten Privatexerzitium ibersteigt die Religionsfreiheit auch den Grad
der auf die bloBe Hausandacht beschrinkten Gewissensfreiheit, daher scheint

39 Vgl zuletzt 1. Gampl, Staat-Kirche-Individuum in der Rechtsgeschichte Osterreichs
zwischen Reformation und Revolution (=W?r. Rechtsgeschichtliche Atbeiten Bd. 15),
Wien—-Ko6ln-Graz 1984.

40 Vgl. als charakteristisches Beispiel Wilhelm Kihnert, Vom Leben der evangelischen
Toleranzkirche Osterreichs: Juristische und psychologische Probleme staatlicher Reglemen-
tierung, in: OAKR 28 (1977) 315-331. Hier auch der Hinweis (220.330) auf die konstitutive
Bedeutung der rémisch-deutschen Kaiseridee fiir das Selbstverstindnis JosephsII. im Blick
auf seine Advokatiepflichten gegeniiber der Kirche. .

41 Harald Zimmermann, Die Evangelische Kirche A.u. H.B. in Osterteich (= Austria Sacra
1.Reihe Bd.I1/11-1), Wien 1968, 25. 19.

42 Frank (Anm. 16), 104; Temmel (Anm.9), 79. Andere Datierung (1784) bei H. Zimmer-
mann (Anm. 41), 83.

43 Vgl. Schwarz, Augustkonferenz (Anm. 12), 68 ff.

44  So etwa die Kritik bei Loesche (Anm. 12), 553.

45 Vgl beispielsweise die Constitutionelle Donau-Zeitung Nr. 48/19.5.1848, S.385f.

46 Vgl. Horhan (Anm. 12), 224.

47 Koch (Anm.9), 50; Loesche (Anm.12), 555f.



Die Josephinische Toleranz 135

mir auch eine Definition des Toleranzkirchenwesens als »6ffentliche Einrich-
tung zur Durchfiihrung der Gewissensfreiheit«* abwegig.

Dem Josephinischen Toleranzbegriff eignet hingegen keineswegs ein Mo-
ment innerer Zustimmung im Sinne einer Anerkennung der akatholischen
Glaubenslehre, wohl aber ein technisch-juridisches Moment duflerer Kennt-
nisnahme im Sinne der spiteren »gesetzlichen Anerkennung« von Kirchen
und Religionsgesellschaften?. Die Josephinische Toleranz wird weiters be-
stimmt durch die Einbindung der akatholischen Gemeinden in den Rahmen
der bestehenden Parochialstruktur, sodann durch die bis 22. April 1848
bestehende Dispenspflicht>® der Akatholiken bei Liegenschaftserwerb und der
Bewerbung um Biirger- und Meisterrechte und schlieflich durch die
Riicksichtnahme auf die Prirogativen der herrschenden Religion5t.

Unter diesen Bedingungen hatten sich in Oberésterreich nach dem Tole-
ranzpatent neun Gemeinden gebildet52, deren Schwerpunkt im Hausruckvier-
tel lag. Einer offiziésen Statistik aus dem Jahre 1849 zufolge stieg die
Seelenzahl in den sieben Dezennien kaum wesentlich auf 15.68353. Ob hierin
nicht auch eine Etklirung fiir Wesen und Grenzen der Josephinischen
Toleranz liegt?

Kreis Gemeinden Seelenzahl
Hausruck Thening 2.449
Scharten 2.051
Eferding 1.403
Wallern 1.130
Wels 1.009
Rutzenmoos 1.491
Attersee 501
Traun Goisern 3.136
Gosau 1.210
Neukematen 530
Hallstatt 773
Gesamtseelenzahl 15.683

48 Erich Bernhardt, Die rechtliche Organisation der Evangelischen in Béhmen seit dem
Beginn ihrer Geschichte (= Abhandlungen zum Nationalititenrecht Bd.2), Halle/S.1939, 34.

49 Vgl. Gampl, Vorgeschichte (Anm. 24), 106.

50 Gampl, Staat-Kirche-Individuum (Anm. 39), 175.

51 Vgl.insgesamt auch Chr.Link, Die Habsburgischen Erblande, die bohmischen Linder und
Salzburg, in: Kurt G. A. Jeserich, Hans Pohl, Georg-Christoph von Unruh (Hgg.),
Deutsche Verwaltungsgeschichte Bd. 1, Stuttgart 1983, 468-552, 541 f.

52 P.F.Barton, Evangelische Christen der Toleranzzeit bauen Gemeinden in Osterreich, in:
Im Lichte der Toleranz, 233-252, 235.

53 Bericht des Konsistorial-Prises von Werner an das Ministerium des Cultus und Unter-
richts, Wien 6. 9. 1849, ZI. 100/C. P. — Archiv des Ev. OKR Wien, Prisidialakten des
Konsistoriums (Konzept).





