
JAHRBUCH
DES

Oö. MUSEALVEREINES
GESELLSCHAFT

FÜR

LANDESKUNDE

130. B a n d

1. A b h a n d l u n g e n

L i n z 1985



INHALTSVERZEICHNIS

Kurt G e n s e r : Windischgarsten zur Römerzeit 9
Erwin M. R u p r e c h t s b e r g e r : Alte und neue Funde aus Windischgarsten 39
Erwin M. R u p r e c h t s b e r g e r : Eine Bronzekanne aus Windischgarsten .... 61
H. P r e ß l i n g e r und A. G r u b e r : Untersuchung einer römerzeitlichen

Bronzekanne aus Windischgarsten 71
Anton Z e h r e r : Ein Rekonstruktionsversuch für St. Laurentius I und Maria am

Anger in Lorch 73
Veronika P i r k e r : Zwei Predellenflügel der Donauschule in der Gemäldegalerie

des Stiftes Schlägl 97
Karl S c h w a r z : Die Josephinische Toleranz und ihre Überwindung im Lichte

einer oberösterreichischen Denkschrift 123
Elfriede P r i 11 i n g e r : Die Brahms-Sammlung des Victor Miller-Aichholz im

Kammerhofmuseum Gmunden 137
Hermann K o h l und Roland S c h m i d t : Ein quartärgeologisch interessantes

Bohrprofil im Wasserscheidenbereich zwischen den Flüssen Krems und Steyr
(Oberösterreich) 149

Gernot R a b e d e r : Die Grabungen des Oberösterreichischen Landesmuseums
in der Ramesch-Knochenhöhle (Totes Gebirge, Warscheneck-Gruppe) 161

Friedrich K r a l : Nacheiszeitlicher Baumartenwandel und frühe Weidewirtschaft
auf der Wurzeralm (Warscheneck, Oberösterreich) 183

Rupert L e n z e n w e g e r : Zieralgen aus dem Plankton und Sublitoral einiger
oberösterreichischer Seen 193

Gerald M a y e r : Das Bleßhuhn (Fulica atra) in Oberösterreich 209
Gerald M a y e r : Neue Ergebnisse zum Areal des Gimpels (Pyrrhula pyrrhula)

in Oberösterreich 229
Gerhard A u b r e c h t : Der Waschbär, Procyon lotor (Linné, 1758), in Ober-

österreich 243
Besprechungen und Anzeigen 259



123

DIE JOSEPHINISCHE TOLERANZ UND IHRE ÜBER-
WINDUNG - IM LICHTE EINER OBERÖSTERREICHISCHEN

DENKSCHRIFT AUS DEM JAHRE 1848*

Von Kari Schwarz

I.

Mit seinem Vortrag auf der Pfarrerrüstzeit der Evangelischen Kirche in
Österreich hat Herr Professor Lenzenweger das Jubiläumsjahr des hiesigen
Protestantismus eingeleitet1. Die freundschaftlich-ökumenische Gesinnung
und die familiengeschichtliche Betroffenheit des Referenten ließen ein höchst
anschauliches Bild von der Josephinischen Toleranz entstehen, die hier
nochmals — und zwar als kultusrechtliche Kategorie — thematisiert wird.

Den Ausgangspunkt für diese Betrachtung soll nun aber nicht das Tole-
ranzpatent vom 13. Oktober 17812 bilden, auch nicht die diversen Traditions-
ströme reichsrechtlich-publizistischer3, naturrechtlicher4, kameralistischer5,

* Herrn Univ.-Prof. DDr. Josef Lenzenweger zur Vollendung des 70. Lebensjahres gewidmet.

1 Josef Lenzenweger, Zum Toleranzpatent Kaiser Josephs II., in: ThpQ 129 (1981)
328-336.

2 Vgl. dazu jetzt die beiden von Peter F. Barton hrsg. Festschriften »Im Zeichen der
Toleranz« (= StT II/Bd. 8) und »Im Lichte der Toleranz« (= StT II/Bd. 9), beide Wien
1981. An weiterer Sekundärliteratur verweise ich neben den in den folgenden Anmerkungen
genannten Schriften insbesondere auf Gustav Reingrabner, Protestanten in Österreich,
Wien-Köln-Graz 1981, 176ff.; ders., Das Toleranzpatent, in: SODA 24/25 (1981/82)
106-117; Erika Weinzierl, Der Toleranzbegriff in der österreichischen Kirchenpolitik, in:
XIIe Congrès International des Sciences, Rapports I, Wien 1965, 135-150; Charles
H. O'Brien, Ideas of religious Toleration at the Time of Joseph II. A Study of the
Enlightenment among Catholics in Austria, in: Transactions of the American Philosophical
Society, N. S. vol. 59, part 7, Philadelphia 1969; Hans Wagner, Die Idee der Toleranz in
Österreich (1972), wieder abgedr. in: ders., Salzburg und Österreich. Aufsätze und
Vorträge (= Mitteilungen der Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Ergänzungsbd. 8),
Salzburg 1982, 135-153; Karl Schwarz, Zum 200-Jahr-Jubiläum des josefinischen Tole-
ranzpatents (13. Oktober 1781), in: JMLB 28 (1981) 75-86. - Zu Oberösterreich vgl.
besonders die Beiträge von Karl Eichmeyer, Martin Brecht und Rudolf Zinnhobler, in:
Im Zeichen der Toleranz, 405 ff., 429 ff., 440 ff., sowie R.Zinnhobler, Zur Toleranzgesetz-
gebung Kaiser Josefs IL, in: NAGDL1 (1981/1982) 5-25.

3 G. Reingrabner, Zur rechtlichen Lage der evangelischen Kirche in den österreichischen
Erblanden nach 1781, in: ÖGL10 (1966) 525-539; Oskar Sakrausky, Toleranz gestern und
heute in Österreich, in: Gewissen und Freiheit Nr. 16/1981, 58-66.



124 Karl Schwarz

kanonistischer6 oder allgemein reformkatholischer7 Provenienz, in die sich
das Josephinische Duldungskonzept projizieren läßt, sondern eine Denk-
schrift aus dem Revolutions jähr 1848. In den Märztagen dieses tollen Jahres,
deren Geschehen die Erinnerung an den »Volkskaiser« mythenbildend über-
lagerte8, war bekanntlich auch die von Joseph herrührende Toleranzordnung
zerbrochen. So liegt es nun nahe, Anfang und Ende einer Ära zu vergleichen
und insbesondere an Hand einer authentischen Quelle zu umreißen, wie die
Akatholiken nach knapp zwei Menschenaltern die Toleranz beurteilten.

Der sich massiv zu Wort meldende Anspruch auf konfessionelle Gleich-
berechtigung leitete auch die Feder des Wallerner Pastors Jakob Ernst Koch9,
als er die nachstehende Expertise ausarbeitete. Die freundliche Aufnahme, die
den Anliegen der Akatholiken in der Sitzung des oberösterreichischen
Landtages am 8. August 1848 gerade auch von Seiten des katholischen Klerus
zuteil wurde, war getragen vom Geist christlich-brüderlicher Solidarität10 und
erinnert an die eindringliche Metapher des Jubilars, mit der er seinen
Toleranzvortrag abschloß: von den christlichen Konfessionen, die »miteinan-
der in einer kleinen Nußschale auf dem großen Ozean (sitzen)«.11

4 Christoph Link, Toleranz im deutschen Staatsrecht der Neuzeit, in: Im Zeichen der
Toleranz, 17 ff.; ders., Naturrechtliche Grundlagen des Grundrechtsdenkens in der deut-
schen Staatslehre des 17. und 18. Jahrhunderts, in: Das Naturrechtsdenken heute und
morgen. Gedächtnisschrift für René Marcic, Berlin 1983, 77-95; ders., Christentum und
moderner Staat. Zur Grundlegung eines freiheitlichen Staatskirchenrechts im Aufklärungs-
zeitalter, in: Christentum, Säkularisation und modernes Recht, Baden-Baden-Milano 1981,
853-872.

5 K. Schwarz, Vom Nutzen einer christlichen Toleranz für den Staat. Bemerkungen zum
Stellenwert der Religion bei den Spätkameralisten Justi und Sonnenfels, in: Im Zeichen der
Toleranz, 76-92.

6 Peter Landau, Zu den geistigen Grundlagen des Toleranzpatents Kaiser Josephs II., in:
ÖAKR32 (1981) 187-203; vgl. auch Andreas Kraus, Im Vorhof der Toleranz. Kirchen-
recht, Reichsrecht und Naturrecht im Einflußbereich des Würzburger Kanonisten Johann
Caspar Barthel, in: Hist. Jb. d. Görres-Ges. 103 (1983) 56-75.

7 Heinrich Lutz, Das Toleranzpatent von 1781 im Kontext der europäischen Aufklärung, in:
ders., Politik, Kultur und Religion im Werdeprozeß der frühen Neuzeit. Aufsätze und
Vorträge, Klagenfurt 1982, 292-306; Elisabeth Kovâcs, Zur Genese des Toleranzedikts
JosephsII. aus österreichischer Sicht, in: Roland Crahay (Hg.), La Tolérance Civile. Actes
du Colloque de Mons, Bruxelles-Mons 1982, 33-52.

8 Vgl.Friedrich Engel-J anosi, Kaiser Josefll. in der Wiener Bewegung des Jahres 1848, in:
Mitteilungen des Vereines für Geschichte der Stadt Wien 11 (1931) 53-72.

9 Vgl. Leopold Temmel, Evangelisch in Oberösterreich. Werdegang und Bestand der
Evangelischen Kirche, Linz 1982, 81 f. - Hier auch der Hinweis, daß es sich bei Koch um
»die stärkste Persönlichkeit des oberösterreichischen Protestantismus im 19. Jahrhundert«
handelt. - Daß er der Verfasser der Denkschrift war, erschließe ich aus Jakob Ernst
Koch (IV.), 1848 in Oberösterreich, in: Amt und Gemeinde2 (1948) 49-51, 50.

10 Vgl. Hans Sturmberger, Der Weg zum Verfassungsstaat. Die politische Entwicklung in
Oberösterreich von 1792 bis 1861, Wien 1962, 77 f.

11 Lenzenweger (Anm. 1), 336.



Die Josephinische Toleranz 125

Nähere Darstellung der Art und Weise, wie der Grundsatz der vollkommenen Gleichheit der
christlichen Konfessionen in Beziehung auf die evangelische Kirche Augsb. Conf. im Lande ob der
Enns %u entwickeln und auf ihre verschiedenen Verhältnisse anzuwenden seyn.

§ 1 .
Die evangelische Kirche A. C. genießt fortan in den sämtlichen Ländern der
konstitutionellen k. k. österreichischen Monarchie vollkommen gleiche Rechte mit der
römisch katholischen Kirche, und zwar sowohl in religiöser, als auch in bürgerl. und
polit. Beziehung.
Demzufolge ist das Josephinische Toleranzpatent vom 13. Okt. 1781 sammt allen seit
jenem Tage bis zum 15. März 1848 erfloßenen, in das Gebieth der Toleranz
einschlagenden Gesetzen und Verordnungen aufzuheben.

§2.
An die Stelle der bisher üblich gewesenen blos negirenden und vagen Benennung
»Akatholiken« tritt der positive und bezeichnende Name Evangelische Christen
Augsb. Conf.

§3 .
Der Grundsatz der vollkommenen Rechtsgleichheit der christl. Konfessionen ist bey
der neuen Organisation der evang. Kirche stets festzuhalten und sowohl bey der
Ordnung ihrer inneren Angelegenheiten, als auch in allen ihren Beziehungen zum
Staate und zur kathol. Kirche anzuwenden.

Nach diesem Grundsatze sind namentlich auch in zweifelhaften Fällen die bestehen-
den Gesetze zu interpretiren.

§4.
Die Organisation der evang. Kirche bezüglich ihrer inneren Angelegenheiten soll einer
Synode überlassen bleiben, welche zur Hälfte aus geistl., zur Hälfte aus weltlichen
Mitgliedern besteht. Jene durch Stimmenmehrheit der Geistlichen, diese durch
Stimmenmehrheit der Weltlichen erwählt.

§5 .
Das Verhältnis der evang. Kirche zum Staate, so wie zur kathol. Kirche, ist auf dem
Reichstage festzusetzen, wobey folgende Punkte ganz besonders zur Berücksichtigung
empfohlen werden.

12 HHStA Wien, Reichstagsakten 1848/49, Fasz. 114, VII/33, n. 912 - vgl. Erika Weinzierl-
Fischer, Die Kirchenfrage auf dem Österreichischen Reichstag 1848/49, in: MÖSTA 8
(1955) 160-190, 177; Otto Hörhan, Die Petitionen an den Kremsierer Reichstag 1848/49,
masch. phil. Diss. Wien 1965, 226-233, XVIII; Adalbert Li bal, Die Neuordnung der
Stellung der christlichen Bekenntnisse in Österreich im Jahre 1848 im Spiegel der öffent-
lichen Meinung Wiens, masch. phil. Diss. Wien 1949, 150-167, 154 ff., hatte die Denkschrift
nach Georg Loesche, Von der Duldung zur Gleichberechtigung, Wien-Leipzig 1911,
553 ff., ausgewertet.
- Eine redaktionsgeschichtlich etwas ältere Fassung sandte der oberösterreichische Super-
intendent Johann Steller an die Delegierten der Wiener Augustkonferenz: Schreiben
Thening, 30.7.1848, N. 182 - PfA Wien-Innere Stadt H.B., Superintendentialakten 1848,
Nr. 856/1848, Beilage. Ohne Beilage jetzt abgedr. bei K. Schwarz, Die Wiener August-
konferenz 1848, in: JGPrÖ 99 (1983) 58-108, 103 f.



126 Karl Schwarz

§6.
In Ansehung der bürgerl. u. politischen Rechte der evang. Christen:

1. Alle bisher bestandenen bürgerl. und polit. Unfähigkeiten der Mitglieder der
evang. Kirche sind aufzuheben.

2. Sie können allenthalben, auch in den Provinzen, die sich selbst gegen das
Josephinische Toleranzpatent abzuschließen wußten, Grund besitzen, Gewerbe trei-
ben, jedwedes Amt bekleiden vom niedrigsten bis zum höchsten, jedwede Lehrstelle
übernehmen, so fern ein solches Amt oder eine solche Lehrstelle nicht in ein kirchl.
Fach einer andern Konfession einschlägt. - Namentlich behebt sich die bisher
bestandene Unfähigkeit eines Protestanten zum Präsidium der obersten evang. Kir-
chenbehörde dergestalt, daß dasselbe hinfort immer nur einem Protestanten zu
verleihen ist, und daß überdieß auch bey dem Ministerium für Schul- und Kirchen-
fragen ein evang. Referent für die evang. Angelegenheiten ernannt werde, wie die-
selbe denn auch fernerhin sowohl auf Provinzial-Landtagen als auch am Reichstag
bestimmte, aus der Mitte der evang. Kirche gewählte Vertreter finden sollen.

3. Evangelische können auch am Genuße aller jener milden Stiftungen, Pfründen
und Stipendien theilnehmen, welche nicht ausdrücklich für Mitglieder einer andern
Konfession gewidmet sind.

4. In Beziehung auf die Armenversorgung sprechen die Mitglieder der evang.
Kirche gleiche Theilnahme, nicht nur an der Unterstützung aus dem Armeninstitute,
sondern auch an der Leitung des Instituts an.

§7.
In Ansehung der religiösen Rechte der evang. Christen:

1. Sie können sich als eine kirchliche Gemeinde konstituiren, Kirchen, Schulen und
Gottesdienste errichten wo, und wie es ihre religiösen Bedürfnisse erfordern, ohne daß
sie an eine bestimmte Seelenzahl oder an den Nachweis eines bestimmten Vermögens
gebunden sind, und haben das Recht ihre Pfarrer und Schullehrer selbst zu wählen.

2. Ihnen ist nicht blos - wie bisher - ein Privat-Exercitium, sondern wie der kathol.
Kirche das Recht des öffentlichen Religions-Exercitium verstattet.

3. Sie können Kirchen in jeder beliebigen Form mit Portalen, Eingängen von der
Straße, Thürmen und Glocken erbauen.

4. Ihre Pastoren führen fortan den Namen Pfarrer und üben alle Pfarrechte über die
Mitglieder ihrer Gemeinden aus.

a) Sie taufen, trauen, kommuniziren und beerdigen unbehindert die betreffenden
Mitglieder ihres Pfarrsprengels. - Sie haben, da es sich von selbst versteht, daß es von
den nicht verlangten Besuchen kathol. Geistlichen bey evang. Kranken allgemein
abzukommen hat, - auch in Civil- und Militär-Spitälern auf Kosten des Aerars oder
der betreffenden Stiftung die dortigen evang. Kranken nach Verlangen zu besuchen,
und die evang. Todten zu beerdigen oder einzusegnen. Und was diese Begräbnisse
betrifft, so können diese nur auf Ermächtigung des betreffenden Pastors u. mit
Zusendung der nöthigen Daten zur Eintragung des Sterbefalls in die evang.
Sterbematrik von dem kathol. Pfarrer beerdigt werden.

b) Sie führen ihre eigenen selbstständigen Matrikelbücher.
c) Sie fertigen fortan ohne alle Abhängigkeit von kathol. Pfarrämtern für Mitglieder

ihrer Kirche Tauf-, Todten- und Trauscheine aus.



Die Josephinische Toleranz 127

d) Sie geben die pfarrlichen Lebensbestätigungen für Pensionisten, Armenpfründer
u. dgl.

5. Von der Einsendung der Duplikate über vollzogene Taufen, Beerdigungen u.
Trauungen an die kathol. Pfarrämter, von dem Aufgebothe ganz evangelischer, nicht
allzuentfernt wohnender Brautpersonen in den kathol. Kirchen, von der Ausstellung
der Tauf-, Todten- und Trauscheine von Seite der kathol. Geistlichkeit für Mitglieder
der evang. Kirche hat es daher sein Abkommen.

6. Alle Giebigkeiten evangelischer Christen an die kathol. Pfarrer, Schullehrer und
Meßner, welche diese in ihrer Eigenschaft als Pfarrer, Schullehrer und Meßner bisher
bezogen haben, unter dem Namen von Stollgebühren (!) oder Sammlungen an
Getraite, Flachs, Brod, Eyern u. dergleichen sind aufgehoben, so wie auch keine
Concurrenz evang. Insaßen in kathol. Pfarreyen zum Bau oder zur Erhaltung und
Dotirung kathol. Kirchen, Pfarrhöfe, Schulen u. Friedhöfe mehr statt zu finden hat.

7. Bey Beerdigungen verfahren die Evangelischen nach dem Rechte des öffentlichen
Gottesdienstes, sie begleiten ihre Todten mit Gesang u. Glockengeläute zum Grabe,
und halten daselbst Parentation u. Einsegnung.

8. Bey gemischten Ehen ist das Aufgeboth der Brautpersonen sowohl in der kathol.
als in der evang. Kirche vorzunehmen. Den Brautpersonen steht es frey, sich entweder
blos in der kathol. oder blos in der evangelischen Kirche, oder in beyden Kirchen
trauen zu lassen.

9. Betreffend das Aufgeboth ganz evangelischer Brautpaare, so ist lediglich aus dem
Grunde, damit die Absicht des Aufgebothes erreicht werden könne, ein Unterschied
zu machen zwischen näheren und entfernteren Mitgliedern der evang. Kirche.
Mitglieder, die nicht über vier Stunden von ihren Kirchen entfernt sind, werden in der
evang. Kirche allein aufgebothen. Mitglieder die über 4 Stunden entfernt wohnen,
dürften auch in der dortigen kathol. Kirche aufgebothen werden, und haben dann
auch die Zahlung dafür an die kath. Pfarrer zu entrichten, so wie dieser einen
Verkündschein auszustellen hat. — Es versteht sich von selbst, daß in dem eintretenden
Falle Gegenseitigkeit von Seite der kathol. Kirche erwartet wird.

10. Reverse bey gemischten Ehen wegen Kindererziehung sind verbothen. Bey
schon bestehenden Reversen steht es in der Macht der Kontrahenten sie aufrecht zu
erhalten oder sie aufzuheben. Die Söhne aus gemischten Ehen folgen der Konfession
des Vaters, die Töchter der Konfession der Mutter.

11. Bey Uibertritten von einer Konfession zur andern bedarf es weiter nichts als
einer persönlichen Anmeldung des Uibertretenden in Gegenwart zweyer Zeugen,
welche der Konfeßion des Uibertretenden angehören müßen, bey seinem betreffenden
bisherigen Seelsorger. Wird diese Anmeldung nach drey Wochen wiederholt, so ist der
bisherige Seelsorger gehalten, dem sich Meldenden ein schriftlich. Zeugniß über die
geschehene Anmeldung auszustellen, das von der betreffenden polit. Behörde sogleich
vidimirt und dann dem neuen Seelsorger eingehändigt wird.

12. Vor dem 18. Lebensjahre findet kein Uibertritt statt. - Nur in dem Fall, wenn
ein Vater oder eine Mutter, oder beyde zugleich ihre Konfeßion wechseln, folgen die
Knaben dem konvertirenden Vater und die Mädchen der konvertirenden Mutter, falls
diese Kinder das 6. Jahr noch nicht überschritten haben.

13. Bey Uibertritten auf dem Todtenbette genügt eine einfache Erklärung des
Uibertrittes in Gegenwart von drey, der Konfeßion des Uibertretenden angehörigen,
nach Vorschrift der Testamentszeugen qualifizirten Zeugen.



128 Karl Schwarz

§8.
Die evangelische Kirche Oberösterreichs wiederholt ihre schon seit mehreren Jahren
Sr. K. K. Majestät vorgelegte aber noch nie erledigte Bitte um Restitution sämmtlicher
alter frommer Stiftungen, welche zu ihren Gunsten von verschiedenen Mitgliedern
gemacht, von dem Kaiser Ferdinand II. aber eingezogen und der kathol. Kirche
überwiesen worden sind.

§9.
Die evangelische Kirche hat mit der katholischen gleiche Ansprüche auf die Dotirung
und Unterstützung aus Staatsmitteln für Kirchen und Schulen.

Was die evang. Schullehrer betrifft, so sind sie den katholischen gleichzuhalten und
alles, was diese für sich petitioniren, ist auch auf jene auszudehnen.

§10.
Die evangelische Kirche hat das Recht mit den Glaubensgenoßen in Deutschland in
unmittelbaren Verkehr zu treten, an Mißions- und Bibelvereinen sich zu betheiligen
und vom Auslande für rein kirchliche Zwecke Unterstützungen anzunehmen, oder
solche dahin zu geben.

§11.
Die evangelische Kirche wünscht:

a) Eine eigene Anstalt zur Bildung evang. Schullehrer vom Staate gegründet und
unterhalten.

b) Sie wünscht, daß ihr das Recht zugestanden werde, eigene von dem Konsisto-
rium oder der Synode berathene Schulbücher einzuführen.

c) Sie wünscht, daß an den Lyzeen der Provinz von Staatswegen dafür gesorgt
werde, daß die künftig der ev. Theologie sich widmenden Studirenden daselbst
Gelegenheit zur Erlernung der orientalischen Sprachen namentlich der Hebräischen
finden.

d) Sie wünscht, daß auch den Theologen des übrigen Deutschlands um Lehrkanzeln
an der protest.-theologischen Fakultät zu Wien zu konkurriren forthin nicht mehr
verwehrt sey. Wie denn auch den inländischen Kandidaten der Theologie der Besuch
jeder beliebigen deutschen Universität eröffnet seyn wird.

e) Sie muß ferner wünschen, daß ihre Superintendenten und Senioren, weil sie ja
nicht wie die katholischen Herrn Déchante und kirchliche Obern auf andere Weise
z. B. durch eine vorzüglich dotirte Pfarrstelle gehörig bemittelt sind, für ihre
Funktionen, besonders für ihre vom Staate ihnen anbefohlenen Visitationsreisen eine
zureichende Unterstützung aus Staatsmitteln, wie sie bisher schon Einzelnen bewilligt
worden ist, angewiesen werde und daß sie dadurch in eine unabhängigere Stellung
gebracht werden, in welcher sie sich nicht mehr genöthigt sehen, den Gemeinden ihrer
Diözese durch ihre pflichtmäßigen Bereisungen so manche dieselben oft drückende
Kosten zu verursachen.

f) Sie wünscht endlich, daß schon jetzt, bevor noch auf dem Reichstag die völlige
Lösung des § 27 der Konstitution geschehen ist, sowohl zur Beruhigung ihrer nach
dem Genuß der lang entbehrten Freyheit sehnlichst verlangenden Mitglieder, als auch
zur Verhütung mancher Mißverständniße und gegenseitiger Uibergriffe zwischen der
kathol. und evangel. Kirche zweckdienliche Vorkehrungen getroffen werden möchten.



Die Josephinische Toleranz 129

IL

Als terminus usque ad quern der Toleranzära benennt der Verfasser den 15.
März 1848, den Höhepunkt der Märzrevolution, da sich Ferdinand I. zur
Konzession einer »Konstitution des Vaterlandes«13 bereitfinden mußte; d. h.
die Toleranz als kultusrechtliche Kategorie wurde als der nunmehr angebro-
chenen konstitutionellen Ära nicht angemessen erachtet, vielmehr die Parität,
die vollkommene »Rechtsgleichheit« der christlichen Konfessionen14 postu-
liert, die sowohl im Blick auf die inneren Angelegenheiten der Kirche als auch
die äußeren (staatskirchenrechtlichen und interkonfessionellen) Angelegen-
heiten, die Beziehungen zum Staat und zur römisch-katholischen Kirche, in
Anwendung zu bringen wäre. Geht die Denkschrift zwar davon aus, daß der
Reichstag mit der Aufgabe der Verhältnisbestimmung von Kirche und Staat
bzw. zwischen den Kirchen befaßt wird (§ 5), so richtet sie sich doch
ausdrücklich an den oberösterreichischen Provinzial-Landtag, dem Koch und
Senior Johann Theodor Wehrenfennig als Vertreter der evangelischen Geist-
lichkeit15 angehörten.

1. In der Praxis des kirchlichen Lebens kam den mit dem Privatexerzitium
verknüpften Beschränkungen die größte Bedeutung zu. Nur so erklärt sich
die ausführliche Argumentation zu § 7 bezüglich der Bildung von Gemeinden
(Ziff. 1), der Ausstattung der Gottesdienststätten (Ziff. 3), vor allem bezüglich
der mangelnden Parochialrechte evangelischer Geistlicher (Ziff. 4-6) und der
sonstigen Prärogativen der dominanten Religion. Gerade am Beispiel der
Einbindung der akatholischen Gemeinden in das bestehende Parochialnetz
wird ja zweierlei deutlich: einmal in welchem Ausmaß öffentliche Verwal-
tungsfunktionen (bis hin zur Ausstellung von amtlichen Lebensbestätigungen
für Pensionisten und Armenpfründner) von den Pfarrämtern wahrgenommen
wurden (§ 7 Ziff. 4, lit. d), zum anderen aber, daß durch die Toleranz
gegenüber den Akatholiken die Stellung der römisch-katholischen Staatskir-
che keine Schmälerung erfahren hatte. Denn selbst bei den Amtshandlungen
an akatholischen Glaubensverwandten durch akatholische Geistliche bedurfte
es der amtlichen Bestätigung durch den katholischen Pfarrer als dem parochus
Ordinarius, der auch für das Aufgebot der Brautleute ausschließlich zuständig

13 Vgl. Wolfgang Häusler, Von der Massenarmut zur Arbeiterbewegung. Demokratie und
soziale Frage in der Wiener Revolution von 1848, Wien-München 1979, 143 f.

14 Die Judenemanzipation war in Oberösterreich kein Thema. Vgl. aber die Denkschrift der
Akatholiken Schlesiens vom 11.4.1848 mit der Forderung der Gleichstellung aller Kulte in
der Habsburgermonarchie: A VA Wien, Alter Kultus, Nr. 1193/1848-25 Akatholiken
Gleichstellung. Vgl. dazu auch W. Häusler, Konfessionelle Probleme in der Wiener
Revolution von 1848, in: Studia Judaica Austriacal (1974) 64-77.

15 Karl Hugelmann, Die österreichischen Landtage im Jahre 1848, in: AÖG 111 (1930)
1-495, 68 f.



130 Karl Schwarz

war. Auf dieser Konstruktion beruhte dann bekanntlich auch die Stolgebühr-
regelung, die nicht dem ursprünglichen Konzept des Kaisers entsprach16, und
die Beteiligung der Akatholiken an der Dotierung der Pfarreien. Dazu liefert
die Denkschrift interessante Anhaltspunkte (§ 7 Ziff. 6). Konfliktstoff bargen
neben den Begräbnismodalitäten bei katholischen Friedhöfen17 (§7 Ziff. 7)
vornehmlich die vielfachen Prärogativen zugunsten der dominanten Religion
im Bereich des Mischehenrechtes18 (§7 Ziff. 8) und der religiösen Kindererzie-
hung (§ 7 Ziff. 10), Hier hatte sich gegen den Wortlaut des Toleranzpatents
seit den vierziger Jahren eine Verhärtung des katholischen Standpunktes
durchgesetzt19, der die Einsegnung gemischter Ehen von der Reversver-
pflichtung zur katholischen Kindererziehung abhängig machte (§7 Ziff. 10).
Die von Koch vorgeschlagene Lösung dieser interkonfessionellen Konflikt-
frage entsprach der des Preußischen Allgemeinen Landrechts20.

Eine Vorzugsstellung genoß die römisch-katholische Konfession auch im
Falle von Übertritten. Hierzu regte die Denkschrift einen modus procedendi
an, der die Konversion erleichterte und beide Konfessionen gleichstellte (§ 7
Ziff. 11-13).

2. Es ist im Zusammenhang mit dem Toleranzpatent festgestellt worden,
daß der Kaiser damit jedenfalls eine beschränkte staatsbürgerliche Parität
proklamierte21, auch wenn die Akatholiken bei zahlreichen bürgerlichen
Rechtsgeschäften an den Dispensweg verwiesen waren. Daraufnimmt §6 der
Denkschrift Bezug, der sich überdies für die gleiche Teilhabe evangelischer
Christen an der Armenfürsorge (§ 6 Ziff. 4) und an Stiftungen, die keinen
exklusiv katholischen Zweck verfolgen, ausspricht (§6 Ziff. 3). Evangelisches
Stiftungsvermögen, das im Zuge der Gegenreformation eingezogen worden
war, soll restituiert werden (§ 8).

Merkwürdigerweise findet sich hier auch die Notiz, daß bisher nur
Katholiken zum Präsidium der »obersten evangelischen Kirchenbehörde«
herangezogen worden waren (§ 6 Ziff. 2), worauf weiter unten noch einzuge-
hen sein wird, ebenso auch auf die Forderung, daß im Kultusministerium ein
evangelischer Referent mit den evangelischen Kultusangelegenheiten betraut
werden soll.

16 Gustav Frank, Das Toleranz-Patent Kaiser JosephII., Wien 1881, 30.
17 Vgl. K. Schwarz, Ein Bericht über den Zustand der evangelischen Gemeinden in

Oberkärnten vom Sommer 1783, in: Glaube und Heimat 39 (1985) 75-78.
18 Vgl. dazu Bruno Primetshofer, Rechtsgeschichte der gemischten Ehen in Österreich und

Ungarn (1781-1841) (=Kirche und Recht Bd. 6), Wien 1967, 36 ff.
19 Primetshofer, 97ff.
20 Vgl. Hans-Wolfgang Strätz, Das staatskirchenrechtliche System des preußischen Allge-

meinen Landrechts, in: Civitas 11 (1972) 156-183, 167.
21 So Hermann Conrad, Religionsbann, Toleranz und Parität am Ende des Alten Reiches

(1961), wieder abgedr. in: H.Lutz (Hg.), Zur Geschichte der Toleranz und Religionsfreiheit
(=Wege der Forschung Bd. 246), Darmstadt 1977, 155-191, 179.



Die Josephinische Toleranz 131

3. Die staatskirchenrechtliche Aussage der Denkschrift zielt auf die voll-
kommene Gleichstellung mit der römisch-katholischen Kirche (§§ 1, 3, 9).
Deshalb sollen alle Toleranzvorschriften aufgehoben werden und insbesonde-
re den Akatholiken erlaubt sein, sich evangelische Christen Augsburgischer
Confession22 zu nennen (§ 2). Aus dem Paritätsgrundsatz zieht Koch die
entsprechenden Konsequenzen für die Reorganisation der evangelischen
Kirche. Er soll nota bene die Interpretation der bestehenden Gesetze in
zweifelhaften Fällen leiten (§3).

Im Unterschied zu anderen Denkschriften dieses Jahres23 wird hier aller-
dings das Schlagwort von der Autonomieder Kirche nicht aufgegriffen, am
bestehenden Konsistorialwesen als Ausdruck des landesherrlichen Kirchenre-
giments nicht gerüttelt. So bleibt Koch auch die Auskunft schuldig, wie das
geforderte Synodalprinzip (§ 4) mit dem fortbestehenden Konsistorialprinzip
(§§ 6 Ziff. 2, 11 lit. b) zum Ausgleich gebracht werden könnte. An diesem
Punkt äußert sich die Denkschrift sehr zurückhaltend, vermeidet auch
begriffliche Festlegungen, wenn sie die »bisher bestandene Unfähigkeit eines
Protestanten zum Präsidium der obersten evangelischen Kirchenbehörde«
(§ 6 Ziff. 2) beklagt24. Immerhin kann vermutet werden, daß angesichts der
Förderung nach einem für evangelische Kirchenangelegenheiten zuständigen
evangelischen Referenten im Kultusministerium25 ein Teil der bisherigen
Kirchenaufsichtsfunktionen des Konsistoriums in das genannte Ministerium
überwechselt, daß also die oberste Kirchenbehörde, der nunmehr ein evange-
lischer Präsident vorstehen soll, eine andere Qualität annehmen wird. Freilich
bleibt die Argumentationsweise vage und verschwommen, auch wenn an
einem Punkt ersichtlich wird, daß die Kirchenreform, die Koch vorschwebt,
auf altständischer Grundlage basiert: an der postulierten Repräsentation der
Kirche auf Landtagen und Reichstag (§ 6 Ziff. 2).

Die überkommene Zuordnung von Kirche und Staat, die am Beispiel der
Visitationspflicht des Superintendenten26 besonders plastisch vor Augen tritt

22 Die Reformierten spielten in Oberösterreich keine Rolle. Zur Unionsproblematik zwischen
A.B. und H.B. interessante Hinweise ablehnender Art in dem Anm. 12 genannten Schreiben
des oberösterreichischen Superintendenten.

23 Vgl. K. Schwarz, Die Protestantenemanzipation im Spiegel eines Majestätsgesuchs der
beiden Wiener Gemeinden (A.C. und H.C.) vom 5. April 1848, in: WGB1 39 (1984) 1-12;
ders., Die evangelische Gemeinde A. B. zu Triest und ihr Pfarrer Gustav Steinacker in der
Reformepoche 1848/49, in: SODA 26/27 (1983/84) 100-113.

24 Vgl. Inge Gampl, Vorgeschichte und Gründung des evangelischen Konsistoriums in
Teschen. Eine frühe Form gesetzlicher Anerkennung?, in: Speculum Iuris et Ecdesiarum.
Festschr. Willibald M. Plöchl, Wien 1967, 89-106, 92.

25 Über die Ministerialkompetenzen vgl. Heinrich Drimmel, Die Vereinigung der Agenden
des Kultus und des Unterrichtes im »k.k. Ministerium für Cultus und Unterricht«, in: Im
Dienste des Rechtes in Kirche und Staat. Festschr. Franz Arnold (=Kirche und Recht
Bd. 4), Wien 1963, 100-110.

26 Vgl. dazu G. Reingrabner, Der Dienst der Visitation in der Evangelischen Kirche in
Österreich, in: Amt und Gemeinde 15 (1964) 58 ff.



132 Karl Schwarz

(§11, lit. e), veranlaßt den Wallerner Pastor, staatliche Funktionszulagen für
die Superintendenten in Aussicht zu nehmen, wie er insgesamt auch in diesem
Bereich der Staatsdotationen (§ 9) den gleichen Anspruch der evangelischen
Kirche unterstreicht.

4. Von den abschließenden Wünschen, die hauptsächlich Unterrichts- und
Ausbildungsfragen betreffen (§11, lit. a-d), verdient die Anregung besondere
Beachtung, bereits vor der Behandlung der Kirchenfrage auf dem Reichstag
zur Beruhigung der Akatholiken und zur Verhütung von interkonfessionellen
Konflikten eine provisorische Ministerialverordnung zu erwirken, ein Anlie-
gen, dessen sich besonders die Augustkonferenz 1848 und der Reichstagsab-
geordnete Carl Samuel Schneider annahmen27. Es wurde aber erst im Jänner
1849 realisiert, wobei die Frage des Mischehenrechts und der religiösen
Kindererziehung ausgespart blieben, weil sie im konkordatären Weg einer
Lösung zugeführt werden sollten28.

III.

Diese Denkschrift des Wallerner Pastors Jakob Ernst Koch wurde, wie schon
oben angedeutet, vom Linzer Landtagskollegium, bei dem Domdechant
Hasibeder als Alterspräsident den Vorsitz führte29, einstimmig gutgeheißen
und an den Reichstag zur weiteren Behandlung überwiesen. Hier muß indes
dem nicht weiter nachgegangen werden, wie sich späterhin die Akatholiken-
emanzipation — auf diese Formel kann man die Anliegen der oberösterreichi-
schen Pastoren zweifellos bringen - gestaltete und welche Hindernisse sich in
den Weg stellten, so daß ein oberösterreichisches Urgenzschreiben vom 15.
Dezember 1848 sogar der Befürchtung Ausdruck verlieh, es würde sich
womöglich die Prophezeiung bewahrheiten, daß man die evangelischen
Glaubensgenossen aus dem Lande jagen werde, weil sie die Schuld an der
Revolution trügen30.

Hier soll vielmehr der Blick nochmals zurückgeworfen werden auf den
Rechtszustand der akatholischen Toleranzgemeinden im Vormärz und danach
gefragt werden, ob der vorgelegte Katalog der Gravamina etwas zur Defini-
tion der Josephinischen Toleranz austrägt.

27 Vgl. dazu K. Schwarz, Ein Neujahrsbrief aus Kremsier über die Lage der Evangelischen
Kirche zum Jahreswechesl 1848/49, in: ÖAKR 33 (1982) 49-68.

28 Max Hussarek, Die Verhandlung des Konkordats vom 18. August 1855, in: AÖG 109
(1922) 447-811, 467 f.

29 Loesche (Anm. 12), 554; Koch (Anm.9), 50.
30 Schreiben Thening, 15.12.1848, Z1.279 - OÖ LA Linz, Bestand der Superintendentur A.B.,

Schachtel 15 (unfoliiert); vgl. auch Loesche (Anm. 12), 557 ff.



Die Josephinische Toleranz 133

1. Von dieser ist bekanntlich behauptet worden, sie sei lediglich einem
widerrufbaren Gnadenakt des Kaisers31 entsprungen, sie sei ein privilegium
pure gratiosum gewesen, zu dem der Kaiser weder vertraglich noch gesetzlich
verpflichtet gewesen wäre. Dieser Ausdeutung des Josephinischen Toleranz-
konzepts, wie sie etwa von der Hofkanzlei vorgenommen wurde32, ist
allerdings von Joseph II. widersprochen worden33. Nach dem Tod des
Kaisers, als die böhmischen Stände den Widerruf des Toleranzpatents for-
derten, ließ dessen Nachfolger Leopold in dem Hofdekret vom
25. November 1791 jene Theorie wieder aufleben, indem er ausdrücklich
ablehnte, das »Toleranzgesetz als ein immerwährendes constitutionsmäßiges
Gesetz«34 zu verstehen. In diesem Sinne wurde bis etwa 1830 argumentiert35.
Dem gegenüber hat erst jüngst ein Rechtshistoriker das kanonistische Umfeld
der Josephinischen Toleranzidee untersucht und dabei die den Akatholiken
gegenüber verstattete Toleranz auf den zeitgenössischen Begriff einer toleran-
tia necessaria36 - im Unterschied zu der den Juden gegenüber geübten
tolerantia gratiosa — gebracht. Damit hätten die vom Toleranzpatent erfaßten
Akatholiken ein jus perpetuum erworben, das der Kaiser ungeachtet seiner
grundsätzlichen Schutzpflicht gegenüber der wahren und alleinselig-
machenden Kirche (advocatia ecclesiae) nicht mehr brechen durfte, da er dann
»durch Naturrecht und ius divinum gehalten ist, seine Toleranzregelung zu
bewahren«37.

Aus der Perspektive von 1848 läßt sich diese Divergenz in der Einschät-
zung der Toleranz natürlich nicht mehr erkennen; die Akatholiken nehmen
unbefangen für sich den Ausdruck »evangelische Kirche« in Anspruch,
obwohl eine solche ekklesiologische Selbstprädikation vom Wortlaut des
Toleranzpatents nicht unbedingt gedeckt war38 und eine positivistische
Staatskirchenrechtslehre hierfür bis 1861 auch keinerlei Anhaltspunkte ent-

31 So Reingtabner, Protestanten (Anm. 2), 183; Peter F. Barton, Der lange Weg zur
Toleranz, in: Im Lichte der Toleranz, 11-32, 15; Kovâcs (Anm.7), 48 f.; Alfred Raddatz,
Verborgen - geduldet - gleichberechtigt: Evangelisch in Österreich, in: Norbert Leser
(Hg.), Religion und Kultur an Zeitenwenden. Auf Gottes Spuren in Österreich, Wien-Mün-
chen 1984, 32-40, 37; vgl. auch Bernhard H. Zimmermann, Evangelisch in Österreich,
Graz 21951, 25, und Grete Mecenseffy, Geschichte des Protestantismus in Österreich,
Graz-Köln 1956, 208 ff.

32 Frank (Anm. 16), 26f.
33 Frank, 28.
34 Karl Kuzmâny, Urkundenbuch zum österreichisch-evangelischen Kirchenrecht, Wien

1856, 105.
35 Weinzierl, Toleranzbegriff (Anm. 2), 144.
36 Landau (Anm. 6), 200.
37 So Landau, ebd., mit Hinweis auf Johann Caspar Barthel (1765).
38 Inge Gampl hat mit Nachdruck darauf hingewiesen, daß die Josephinische Toleranz

lediglich die Duldung akatholischer Religionsübung betraf, keineswegs die Etablierung
einer akatholischen Konkurrenzkirche intendierte: Vorgeschichte (Anm. 24), 103; dies.,
Staat und evangelische Kirche in Österreich von der Reformation bis zur Gegenwart, in:
ZSRG KA 52 (1966) 299-331, 299.



134 Karl Schwarz

deckt39. Trotzdem hat sich dafür der Begriff »Toleranzkirche«40 eingebürgert,
wie ja auch im Zusammenhang mit dem Toleranzpatent von einer »neube-
gründete(n) evangelische(n) Kirche«41 gesprochen wurde. Diese phänomeno-
logische Beurteilung liegt zweifellos auch dem Kochschen Operat zugrunde.

2. Interessant ist weiters die territoriale Abzweckung auf das Land ob der
Enns in der Überschrift und in §8. Die oberösterreichischen Toleranzgemein-
den, die 1783 in einer Superintendentur zusammengefaßt worden waren42,
verstanden sich zu Recht als Einheit, der man immerhin eine Vertretung im
Provinzial-Landtag ermöglichte. Von daher wird verständlich, daß man sich
um Zustandekommen und Selbstverständnis der Wiener Augustkonferenz
1848 so gut wie kaum kümmerte43, vielmehr den Eindruck nährte, bei den
oberösterreichischen Gemeinden hätten spezifische theologische Bedürfnisse
einem gesamtkirchlichen Vorgehen widerraten44. Hierbei wird freilich auch
zu berücksichtigen sein, daß es im Frühjahr 1848 nicht an Stimmen mangelte,
die auf den föderalistischen Charakter des österreichischen Staates hinwiesen45

und den Bundesteilen das Recht zusprachen, über die Ansiedlung von
Akatholiken nach regionalen Gesichtspunkten zu befinden. Unter diesem
Prätext hatten Katholikenvereine in Tirol Unterschriften gesammelt und eine
entsprechende - akatholikenunfreundliche Eingabe des Tiroler Landtages an
den Reichstag erwirkt46. Wenn Jakob Ernst Koch in seiner Dankesrede im
Linzer Landtag darauf Bezug nahm47, dürfte auch hinlänglich motiviert sein,
warum sich die oberösterreichischen Toleranzgemeinden zunächst des Schut-
zes und der fördernden Zustimmung der oberösterreichischen Landstände
versicherten.

3. Unter Josephinischer Toleranz ist mehr als das bloße Dulden nichtkatho-
lischer Bürger in einem katholischen Staatswesen zu verstehen. Mit dem
gewährten Privatexerzitium übersteigt die Religionsfreiheit auch den Grad
der auf die bloße Hausandacht beschränkten Gewissensfreiheit, daher scheint

39 Vgl. zuletzt I. Gampl, Staat-Kirche-Individuum in der Rechtsgeschichte Österreichs
zwischen Reformation und Revolution (=Wr. Rechtsgeschichtliche Arbeiten Bd. 15),
Wien-Köln-Graz 1984.

40 Vgl. als charakteristisches Beispiel Wilhelm Kühnert, Vom Leben der evangelischen
Toleranzkirche Österreichs: Juristische und psychologische Probleme staatlicher Reglemen-
tierung, in: ÖAKR 28 (1977) 315-331. Hier auch der Hinweis (aaO.330) auf die konstitutive
Bedeutung der römisch-deutschen Kaiseridee für das Selbstverständnis Josephs II. im Blick
auf seine Advokatiepflichten gegenüber der Kirche.

41 Harald Zimmermann, Die Evangelische Kirche A.u.H.B. in Österreich (=Austria Sacra
1.Reihe Bd.II/11-1), Wien 1968, 25. 19.

42 Frank (Anm. 16), 104; Temmel (Anm.9), 79. Andere Datierung (1784) bei H. Zimmer-
mann (Anm.41), 83.

43 Vgl. Schwarz, Augustkonferenz (Anm. 12), 68ff.
44 So etwa die Kritik bei Loesche (Anm. 12), 553.
45 Vgl. beispielsweise die Constitutionelle Donau-Zeitung Nr. 48/19. 5.1848, S. 385 f.
46 Vgl. Hörhan (Anm. 12), 224.
47 Koch (Anm. 9), 50; Loesche (Anm. 12), 555 f.



Die Josephinische Toleranz 135

mir auch eine Definition des Toleranzkirchenwesens als »öffentliche Einrich-
tung zur Durchführung der Gewissensfreiheit«48 abwegig.

Dem Josephinischen Toleranzbegriff eignet hingegen keineswegs ein Mo-
ment innerer Zustimmung im Sinne einer Anerkennung der akatholischen
Glaubenslehre, wohl aber ein technisch-juridisches Moment äußerer Kennt-
nisnahme im Sinne der späteren »gesetzlichen Anerkennung« von Kirchen
und Religionsgesellschaften49. Die Josephinische Toleranz wird weiters be-
stimmt durch die Einbindung der akatholischen Gemeinden in den Rahmen
der bestehenden Parochialstruktur, sodann durch die bis 22. April 1848
bestehende Dispenspflicht50 der Akatholiken bei Liegenschaftserwerb und der
Bewerbung um Bürger- und Meisterrechte und schließlich durch die
Rücksichtnahme auf die Prärogativen der herrschenden Religion51.

Unter diesen Bedingungen hatten sich in Oberösterreich nach dem Tole-
ranzpatent neun Gemeinden gebildet52, deren Schwerpunkt im Hausruckvier-
tel lag. Einer offiziösen Statistik aus dem Jahre 1849 zufolge stieg die
Seelenzahl in den sieben Dezennien kaum wesentlich auf 15.68353. Ob hierin
nicht auch eine Erklärung für Wesen und Grenzen der Josephinischen
Toleranz liegt?

Kreis Gemeinden Seelenzahl

Hausruck Thening 2.449
Scharten 2.051
Eferding 1.403
Wallern 1.130
Wels 1.009
Rutzenmoos 1.491
Attersee 501

Traun Goisern 3.136
Gosau 1.210
Neukematen 530
Hallstatt 773

Gesamtseelenzahl 15.683

48 Erich Bernhardt, Die rechtliche Organisation der Evangelischen in Böhmen seit dem
Beginn ihrer Geschichte (=Abhandlungen zum Nationalitätenrecht Bd. 2), Halle/S. 1939, 34.

49 Vgl. Gampl, Vorgeschichte (Anm. 24), 106.
50 Gampl, Staat-Kirche-Individuum (Anm.39), 175.
51 Vgl. insgesamt auch Chr. Link, Die Habsburgischen Erblande, die böhmischen Länder und

Salzburg, in: Kurt G. A. Jeserich, Hans Pohl, Georg-Christoph von Unruh (Hgg.),
Deutsche Verwaltungsgeschichte Bd. 1, Stuttgart 1983, 468-552, 541 f.

52 P.F.Bar ton, Evangelische Christen der Toleranzzeit bauen Gemeinden in Österreich, in:
Im Lichte der Toleranz, 233-252, 235.

53 Bericht des Konsistorial-Präses von Werner an das Ministerium des Cultus und Unter-
richts, Wien 6. 9. 1849, ZI. 100/C. P. - Archiv des Ev. OKR Wien, Präsidialakten des
Konsistoriums (Konzept).




